O SENHOR NOS ENVIA EM MISSAO

Carta Pastoral e promulgag¢ao das conclusées do II Sinodo
Arquidiocesano de Sao Sebastido do Rio de Janeiro
28 de dezembro de 2025
Conclusido Diocesana do Jubileu da Esperanga

Introdugao

Fundamentos da Missdo e Orientacoes Missionarias

1. A missao nas Sagradas Escrituras
1.1 Leitura missionaria do Antigo Testamento: um breve panorama
Israel como sinal para as nagoes
A partilha da fé e a acolhida dos estrangeiros
A didspora como ocasido missiondria
Os Salmos em perspectiva missiondria
O Antigo Testamento pode ser lido como convite a missao
1.2 O Novo Testamento: da missdo de Israel a missio de Jesus e da
Igreja
Jesus, 0 Enviado do Pai e Ungido pelo Espirito Santo
O envio do Filho pelo Pai
A eruz e a ressurreigao: a plenitude da missao do Enviado
Jesus, modelo e fonte de toda missao
O Espirito Santo na encarnacdo e na vida de Jesus
O Espirito que conduz; e fortalece Jesus na pregacao e nos sinais
O Envio do Espirito Santo: para que a Igreja cumpra sua missao
A promessa do Espirito Santo feita por Jesus
O dom do Espirito Santo no dia da Ressurreigao
A promessa antes da Ascensao
O cumprimento da promessa: Pentecostes
O envio missiondrio dos Apdstolos e da Lgreja
O chamado e o envio dos discipulos
O Espirito Santo: protagonista da missao
A missio de Jesus como modelo
O Espirito Santo na vida e na missao da Igreja
O testemunho missiondrio nas cartas apostélicas
Todos somos missiondrios

2. A Missao da Igreja ao Longo da Historia

2.1 As origens da missdo crista: a expansido apostdlica e o periodo
patristico

2.2 A missao na Idade Média e a evangelizagao da Europa

1



2.3 A missao na era das grandes navegacdes: Espanha e Portugal
2.4 A presenga de missionarios no Brasil

2.5 A presenca missionaria no Rio de Janeiro

2.6 A renovagio missionaria no século XX

2.7 Hoje: a Igreja em estado permanente de missao

3. Magistério da Igreja: Os Documentos sobre a Missdo
3.1 As raizes do impulso missionario moderno
3.2 A missao a luz do Concilio Vaticano II
3.3 Sao Paulo VI: evangelizagdo no mundo atual - a missdo como
dialogo
3.4 Sao Joao Paulo II: A missdo como identidade da Igreja
3.5 Bento XVI: missdao como partilha, por atragido
3.6 Papa Francisco: A missdo e a alegria do Evangelho
3.7 Papa Ledo XIV: a missdo, o cuidado com que sofrem e paz para o
mundo
3.8 Documentos missionarios de outros organismos da Curia Romana
A missao como didlogo e testemunho
A centralidade de Cristo na missao
Uma missdo integral para o nosso tempo
3.9 Conferéncias Gerais do Episcopado Latino-Americano e Caribenho
3.10 Conferéncia Nacional dos Bispos do Brasil

4. Missao como paradigma de toda a vida da Igreja
4.1 A natureza da Igreja ¢ missionaria

4.2 A Missao Paradigmatica

4.3 Conversdo missionaria

4.4 Os pobres: interlocutores privilegiados da missio

5. A missdo programatica e a organizagao missionaria
5.1 O querigma: centro vital da missao
Modos insuficientes de compreender o querigma
Gera transformagao pessoal
A forma e o contesido caminbham juntos
O querigma e a conversdo pastoral
Dimensao social do querigma
5.2 A organizagio missionaria: Pontificias Obras Missionarias (POM)
Estrutura e finalidade
As guatro Obras Missionarias
Dimensoes espirituais e pastorais
As POM e a agio missiondria da Igreja
5.3 Os Conselhos Missionarios
Identidade e objetivos
Estrutura e niveis de articulacao



Missao e as tarefas dos Conselhos

Mistica e horizonte missiondrio

Importincia pastoral dos Conselhos Missiondrios
5.4 O Conselho Pastoral, o Conselho de Assuntos Econémicos e as
Assembleias Pastorais
5.5 Todos somos missionarios

A pregacao informal: a missiao de cada dia

A missao como testemunho

A Igreja toda em saida
5.6 Abertura a cultura atual e uso dos meios de comunicagao e redes
sociais

Critérios para uma presenga missiondria nas redes

O continente digital: um novo aredpago

6. Desafios Permanentes e Contextuais da Missao
6.1 Desafios Permanentes da Missdo
Anunciar o Evangelho com fidelidade
Docilidade ao Espirito Santo e conversao continua
Testemunho coerente de vida
Didlogo e inculturacao
Envio e corresponsabilidade de todos os batizados
Relagao entre aniincio e servigo
Formagao integral dos missiondrios
Agao pastoral articulada e comunhao eclesial
6.2 Desafios Contextuais da Missao
Secularizagao, indiferenca religiosa e relativismo
Globalizagio, migragio e diversidade cultural
Cultura digital e ambiente virtual
Crise ecoldgica e cuidado da criagao
Transformagoes no sentido de comunidade e pertenca
Designaldade social, pobreza e exclusao
Condominios e espagos urbanos de acesso restrito
Areas marcadas pela violéncia e pelo trifico
Sustentabilidade missiondria e cooperacao
Cansago pastoral e renovagdo das liderancas
Polarizacio e desinformagdo
Fidelidade e comunhao com o Magistério

7. Caracteristicas fundamentais da Missao
7.1 Aspectos fundamentais da missdo
7.1.1 Encontro com Jesus Cristo
7.1.2 Vida comunitaria, fraterna e acolhedora
7.1.3 Anuncio: o querigma e o coragido da missdo
7.1.4 Servigo cristido a sociedade e testemunho publico

3



7.2 Os ambitos, os sujeitos e os interlocutores da missao
7.2.1 Cuidar: a ternura da presenga e o acompanhamento
7.2.2 Acolher: o rosto materno da Igreja
7.2.3 Buscar: a saida missionaria
7.2.4 Testemunhar e servir: a missdo na vida publica e na
caridade

Tépico aberto

8. As grandes opgdes missionarias da Arquidiocese de Sao Sebastido do
Rio de Janeiro

8.1 A missdo permanente e a Igreja em saida

8.2 A espiritualidade do discipulo missionario

8.3 Comunhio, acolhimento e vida comunitaria

8.4 Sinodalidade e corresponsabilidade missionaria

8.5 Formagao missionaria e ministérios dos leigos

8.6 Presenga junto aos pobres e compromisso social

8.7 Evangelizagao dos jovens e cultura vocacional

8.8 Sinodalidade e corresponsabilidade missionaria

8.9 Espiritualidade missionaria e piedade popular

8.10 Uso evangelizador dos meios de comunicagio e das redes sociais

9. Conclusao
10. Oragao do Sinodo Arquidiocesano

11. Peregrinos de Esperanga



Introducao

1.

Tenho a grande alegria de promulgar e publicar as conclusées de nosso
IT Sinodo Arquidiocesano. Em seus 450 anos de existéncia, a Igreja
Particular do Rio de Janeiro tinha, até agora, vivenciado essa experiéncia
apenas uma vez, com o I Sinodo da Arquidiocese de Sio Sebastido do
Rio de Janeiro, convocado, presidido e promulgado pelo Emo. Cardeal
Dom Jaime de Barros Camara, Arcebispo Metropolitano (1949). Esse
Sinodo ¢ um marco nio apenas na vida de nossa Arquidiocese, mas
também no Brasil, pois a pratica da realizagao de Sinodos Diocesanos era
bastante rara naquela época.

No caminho recente que a Igreja tem percorrido, sobretudo a partir do
chamado do saudoso Papa Francisco a redescobrir e reforcar a
sinodalidade em vista da missao, amadureceu-se a convicgao de que era
hora de celebrar um novo Sinodo. A convocagao da 16* Assembleia
Geral Ordinaria do Sinodo dos Bispos, pelo Papa Francisco, destinada a
ter duas Sessdes (outubro de 2023 e outubro de 2024), determinou
também um processo amplo de escuta de toda a Igreja. O tema
escolhido para o percurso sinodal foi “Por uma Igreja sinodal:
comunhio, participacdo e missao”. Nas Igrejas locais, equipes sinodais
foram constituidas para organizar reunides nas paréquias e nas dioceses.
Também em cada pais, as Conferéncias Episcopais foram instadas a
organizar equipes sinodais para fazer a sintese e o encaminhamento das
conclusoes a Secretaria Geral do Sinodo dos Bispos. Depois, vieram as
Assembleias Continentais e, enfim, as Assembleias Gerais, em Roma.

Motivados por esse amplo caminho eclesial, tendo ouvido o Conselho
Presbiteral, os Bispos Auxiliares, os membros do Conselho
Arquiepiscopal e a Coordenacao Arquidiocesana de Pastoral, decidimos
convocar o II Sinodo da Arquidiocese de Siao Sebastido do Rio de
Janeiro (CDC, can. 461 § 1o). Uma das finalidades dele seria, em sintonia
com o Papa e com toda a Igreja, oportunizar o amadurecimento de
praticas sinodais de escuta e discernimento. Mas era claro para nés que
nao se tratava simplesmente reorganizar estruturas. Por isso, propusemos
ao nosso II Sinodo recolocar no cento de nossa atencao a reflexao sobre
a missdo e promover uma revisao de nossa vida pastoral a luz do desafio
que ela representa.

Para o II Sinodo Arquidiocesano escolhemos como tema “A Missao da
Igreja no atual contexto sociocultural da cidade do Rio de Janeiro™ e,
como lema, “Cora¢oes ardentes, pés a caminho” tomando como texto

5



inspirador o dos Discipulos de Emats (Lc 24,13-35). Assim, nosso
Sinodo Diocesano e o Sinodo dos Bispos, vivenciados por nés em uma
unidade profunda, se complementam admiravelmente. Temos juntas a
missao e a sinodalidade: a missdao requer sinodalidade; a sinodalidade ¢ o
modo de agir da Igreja para melhor cumprir sua missao no mundo atual.
Tivemos a alegria de perceber que foi precisamente essa a insisténcia do
Documento Final da 16* Assembleia Ordinaria do Sinodo dos Bispos, a
sinodalidade e a missao.

As finalidades propostas para nosso II Sinodo Arquidiocesano foram: 1)
despertar e formar a consciéncia a respeito da centralidade da missao em
toda a vida e agdo da Igreja; 2) estimular o ardor missionario de todos os
fiéis da Arquidiocese; 3) organizar estruturas missionarias em todos os
niveis da vida eclesial arquidiocesana e 4) orientar o planejamento de
acoes missionarias permanentes e especificas. Como se pode perceber,
duas dessas finalidades se referem a renovagao missionaria geral da
Arquidiocese e as outras duas sdo especificamente voltadas para a
estruturacio e acompanhamento da formacdo dessa consciéncia
missionaria e de ag¢oes concretas de missao permanente. Com iS50, N0ssO
desejo e nossa intencao é que a Igreja esteja ainda mais presente e
atuante em todos os contextos humanos e geograficos da cidade. Desse
modo, possa testemunhar, de modo sempre mais claro, o amor de Deus
a todas as pessoas e convida-las a vivenciar, na Igreja, o encontro com
Cristo.

O II Sinodo da Arquidiocese de Sido Sebastidio do Rio de Janeiro se
desenvolveu em trés etapas. Na etapa preparatoria, os membros de
nossas comunidades, paréquias, servigos, pastorais, movimentos ¢ Novas
Comunidades foram consultados. Cada Vicariato sintetizou essas
contribui¢oes, discutiu-as, votou e encaminhou para a Coordenacao do
Sinodo, no Vicariato para a Pastoral. Essa etapa ocorreu da Solenidade
de Corpus Christi de 2023 e até o més de marco de 2024. Uma Assembleia
Sinodal Arquidiocesana para concluir essa etapa foi celebrada dia 06 de
abril de 2024. Essa mesma Assembleia abriu a Segunda etapa, de escuta e
discernimento. Com a mesma metodologia da etapa anterior, essa
culminou em uma Segunda Assembleia Sinodal, dia 05 de outubro de

2025.

Na primeira etapa do II Sinodo Arquidiocesano, a missao foi refletida a
partir daquilo que pode ser compreendido como o conteido da missao:
1) a dimensao teologal, do encontro com Cristo no Espirito Santo; 2) a
dimensao eclesial, da vida fraterna em comunidade; 3) a partilha
missionaria pelo anuncio e 4) a partilha missionaria pelo testemunho. Na



10.

11.

12.

segunda etapa, a reflexdo se aprofundou no que se refere as pessoas e as
situagoes em que se encontram em relacao a Igreja: 1) participantes, 2)
ocasionais, 3) afastados. Para cada um desses elementos ou situagoes, 0s
sinodais identificaram consensos, constatagoes, observacoes e sugestoes.

A partir dai, na etapa decisoria, que cabe ao Arcebispo enquanto aquele
que deve estabelecer as leis, as conclusoes foram ponderadas com uma
reflexdo que se apoiou nas Sagradas Escrituras, na histéria bimilenar da
missao, no Magistério da Igreja, e nas caracteristicas de nosso contexto
carioca. As conclusées sinodais das duas Assembleias foram
integralmente acolhidas e aprovadas. Em sua publicagio, sao
acompanhadas por uma ampla reflexdo sobre seu fundamento biblico,
teolégico e pastoral. Assim, sio devolvidas a toda a Arquidiocese, para
orientar sua vida pastoral, somando-se aos documentos pontificios que
acolhemos sempre em espirito efetivo de comunhio eclesial.

Promulgamos e publicamos essas conclusdes sinodais em uma
Assembleia Sinodal Solene, durante a Festa da Unidade, realizada no dia
do encerramento do Jubileu da Esperanca nas Igrejas locais, 28 de

dezembro de 2025.

Dada a importancia de um Sinodo na vida de uma Igreja local, como
Pastor e Pai desta comunidade arquidiocesana, preferi, fazendo-as
minhas, transformar as sugestoes em indicagoes de acao. Nao é simples
mudanca de nome; ao defini-las como indicac¢oes elas sio transformadas
de simples sugestdes em orientagdes pastorais oficiais de nossa Igreja.
Por fim, estabeleci algumas determinacGes em vista de dinamizar a
implementacao das conclusoes sinodais.

Como afirmamos ao convocar o II Sinodo da Arquidiocese de Sio
Sebastido do Rio de Janeiro, somos “conscientes de que ‘no vértice das
estruturas de participa¢ao da Diocese no governo pastoral do Bispo, o
Sinodo Diocesano ocupa lugar de primeira importancia e se configura
como ato de governo episcopal e como evento de comunhio™
(Diretério para o Ministério dos Bispos Apostolorum Successores, n. 160).
Estamos certos de que é com esse mesmo espirito de comunhdo que o
resultado de nosso II Sinodo sera conhecido e transformado em acao
concreta, contribuindo para que nossa Arquidiocese cres¢a ainda mais na
fidelidade a missio que lhe ¢é confiada por Cristo: ser sacramento de
salvacdo para todos, em nossa amada cidade.

Abre-se agora, diante de nos, a importante fase de implementacao das
conclusoes de nosso 11 Sinodo. Ela coincide com a fase equivalente do

7



13.

14.

15.

16.

17.

Sinodo dos Bispos, que tem no Documento Final seu referencial
Implementar, em primeiro lugar, supoe acolher em espirito de comunhio
e conhecer bem.

Esta Carta Pastoral é oferecida para ser estudada por todos os ministros
ordenados (Bispos, Padres, Didconos) e por todos os leigos de nossa
Arquidiocese, de maneira especial os agentes de pastoral. Também os
membros da Vida Consagrada presentes em nossa Arquidiocese sao
convidados a participar desse processo de recep¢dao e aplicagao das
conclusoes sinodais. E, ao mesmo tempo, chegar as conclusoes de agoes
concretas de missao em nossa Arquidiocese.

A parir dessas conclusoes todos nés somos chamados a revisar nossas
estruturas e métodos a luz do Evangelho, perguntando-nos: Nossas
pardquias e pastorais sao lugares da experiéncia de encontro com Jesus
Cristo? Lugares de encontro fraterno alegre? Lugares de servico as reais
necessidades das pessoas? Damos espago real a participagiao dos leigos,
valorizando seus dons e carismas? Valorizamos os Conselhos? As
escolhas pastorais nascem do discernimento comunitario, a escuta do
Espirito e das necessidades da evangelizacao e das pessoas? Nossa
presenca na cidade testemunha o amor de Deus por todos, especialmente
pelos pobres e sofredores?

Vivemos um tempo propicio para renovar com coragem e criatividade o
ardor missionario. Comemoramos com grande alegria os 450 anos da
criacio de nossa Igreja particular, inicialmente como Prelazia de Sio
Sebastido do Rio de Janeiro (19 de julho de 1575) e, com um Ano Jubilar
Arquidiocesano, nos preparamos para a celebracio dos 350 anos da sua
elevacio a Diocese (16 de novembro de 1676) finalizando o nosso
“quinquénio jubilar”. Servida por numerosos missionarios e missionarias
ao longo de sua multissecular historia, a Arquidiocese vive também sua
vocacao missionaria no seu dia a dia, enviando missionarios e
cooperando com outras Dioceses do Brasil e do mundo de diversos
modos.

Confiamos as conclusdes de nosso II Sinodo Arquidiocesano a
Santissima Virgem, Mae do Redentor, Mae do Povo Fiel e primeira
missionaria a Senhora da Penha, que do alto do penhasco nos olha com
carinho de maie e intercede por todos, pedindo-lhe com humildade e
confianca que faga crescer sempre mais o ardor missionario em nossa
Igreja e que leve a transformagoes sonhadas para a nossa cidade que
tanto amamos.



Fundamentos da Missao e Orientagcoes Missionarias

1. A missao nas Sagradas Escrituras

17. A Biblia é o referencial fundamental da missao, pois nos da a conhecer o

propo6sito de Deus para a humanidade: salvar a todos e leva-los ao
conhecimento da verdade (1Tm 2,3-4). A Sagrada Escritura ¢ a alma de
toda a vida e agdo da Igreja (cf. DV 24), pois dela a comunidade crista
recebe a luz e a for¢a para cumprir sua missao. Nela encontramos o
exemplo supremo de amor, servigo e obediéncia a Deus, manifestado em
Jesus Cristo, enviado do Pai, e dela conhecemos o envio do Espirito
Santo, para o testemunho de Cristo em todo o mundo. A partir das
Escrituras, compreendemos que a missao brota do coragao de Deus, ¢é
sustentada por Sua Palavra e deve ser vivida em fidelidade ao Seu
ensinamento, levando esperanca, justiga, reconciliagdao e salvacao a todos
0S pOVoOs.

1.1 Leitura missionaria do Antigo Testamento: um breve panorama

18.

O Antigo Testamento mostra que a missao esta presente desde as
origens da fé de Israel. Deus escolheu o povo de Israel nio para
techar-se em si mesmo, mas para ser sinal de sua presenca e de sua
béncao entre as nacoes. A eleicao é vocagao ao servico: Israel é chamado
a testemunhar a santidade e a justica de Deus (Lv 19,2; Mt 5,48; 1Pd
1,16), a partilhar sua fé com os povos vizinhos e a proclamar sua gloria
mesmo em meio a dispersao. Nos Salmos e nos Profetas, encontramos
uma consciéncia cada vez mais clara de que o Deus de Israel é também o
Deus de todos os povos, € que sua salvagdo se destina a toda a
humanidade.

Israel como sinal para as nagoes

19.

20.

A historia missionaria da fé biblica comeca com Abrado, o patriarca
chamado por Deus para sair de si e tornar-se béncao. Em Génesis
12,1-3(12,1-5), o Senhor lhe diz: “Deixa tua terra, tua parentela e a casa
de teu pai, e vai para a terra que eu te mostrarei. Farei de ti uma grande
nagao, e te abengoarei; engrandecerei o teu nome, e tu seras uma béncao.
Em ti serdo abencoadas todas as familias da terra.” Essa promessa
inaugura uma vocagao aberta a humanidade inteira: Abrado, em razao de
sua fé (Gn 15,06), ¢ chamado a ser mediador de béncao, nao apenas para
os seus descendentes, mas para todas as familias da terra.

Em Génesis 15,5, Deus o convida a olhar para o céu: “Conta as estrelas,
se fores capaz... Assim serd a tua descendéncia.” E, mais tarde, em
Geénesis 22,17-18, confirma: “Multiplicarei a tua descendéncia como as



21.

22.

estrelas do céu e como as areias da praia do mar; nela serdo abencgoadas
todas as nagoes da terra.” As imagens das estrelas e da areia exprimem a
vocagao expansiva da fé: o povo nascido de Abrado nao sera fechado
nem treduzido, mas aberto como o céu e fecundo como a terra. A
promessa a Abrado, portanto, ja contém o germe da missio: Deus
escolhe um para alcancar a todos. A fé de Abrado, vivida na obediéncia e
na confianga, é a primeira forma de evangelizacao — ele cré e caminha, e
sua vida se torna sinal de esperanca para todas as nacoes: “Abrado creu
em Deus e isso lhe foi creditado em conta de justi¢a” (Gn 15,0).
Também em Deuteronomio 4,5-8, a fidelidade de Israel a Lei é
testemunho para o mundo: “Guardai as leis, pois assim direis a0s povos:
que na¢ao ha tdo sabia e justa como esta?” A vida segundo a alianca tem
forca missionaria, pois torna visivel a sabedoria e a santidade do Deus
verdadeiro.

O profeta Isafas aprofunda a dimensao de universalidade da fé em Deus.
Em Isafas 42,6 e 49,6, o Servo do Senhor ¢ apresentado como “luz das
nagoes, para que minha salvagdo chegue até os confins da terra.” Israel é
chamado a ser sinal luminoso de justica, libertacao e fidelidade. Em
Isafas 60,1-3, a imagem da luz que atrai os povos a Jerusalém revela a
vocacao universal do povo da alianga.

A partilha da fé e a acolhida dos estrangeiros

23.

24.

O Antigo Testamento mostra que a fé de Israel esta aberta aos
estrangeiros que buscam o Senhor. Isafas 506,6-8 proclama: “Os
estrangeiros que se unirem ao Senhor... eu os conduzirei a0 meu monte
santo, e a casa do Senhor sera chamada casa de oracdo para todos os
povos.”” A fé nao ¢ riqueza exclusiva de um povo, mas dom oferecido a
todos os que desejam participar da alianca. Ainda, em Levitico 19,18,
lé-se que Israel, em relacao aos de seu povo, é chamado a: “amar o teu
préximo como a ti mesmo”; e logo em seguida, no mesmo livro e
capitulo, em Levitico 19,34, em relacao aos estrangeiros, é-lhe pedido
que o amor seja praticado da mesma forma: “ao estrangeiro... tu o
amaras como a ti mesmo, pois fostes estrangeiros na terra do Egito”.

O livro de Jonas apresenta a missao de um profeta enviado a Ninive,
cidade estrangeira. Quando Jonas anuncia a conversao, 0s ninivitas
acreditam, e Deus tem compaixao deles (Jonas 3,1-10). A misericérdia
divina ultrapassa as fronteiras de Israel. O mesmo espirito esta no livro
de Rute: a moabita que declara a Noemi, “teu povo serd o meu povo, e
teu Deus sera o meu Deus” (Rute 1,10), € sinal de que a fé de Israel pode
acolher e integrar os que véem de fora. Sabemos que foi pouco a pouco
que Israel se abriu a essa perspectiva.

A didspora como ocasido missiondria

10



25.

20.

27.

Com o exilio e a dispersao, o povo de Israel se viu vivendo entre outras
nacoes. Longe de Jerusalém, descobriu que podia testemunhar o Deus
unico também fora de sua terra. Jeremias 29,4-7 orienta os exilados:
“Procurai o bem da cidade para onde vos deportei e orai por ela, pois o
seu bem sera o vosso bem.” (v. 7). Assim, a presenca dos judeus na
Babilonia se torna uma forma de missao: vivem sua fé em meio a outros
povos e rezam pelo bem comum.

Nos capitulos 2 a 6 do livto de Daniel, a fidelidade dos jovens hebreus
na corte estrangeira torna-se testemunho publico da gléria de Deus.
Quando Daniel e seus companheiros se recusam a adorar o idolo do rei,
sao libertos milagrosamente, e o rei proclama: “Bendito seja o Deus de
Sadraque, Misaque e Abedenego, que enviou seu anjo e salvou seus
servos” (Daniel 3,28). A fé vivida com coeréncia torna-se evangelizagao
silenciosa e eficaz.

O livro de Tobias (13,3-4) convida a proclamaciao em meio ao exilio:
“Glorificai o Senhor e proclamai diante de todos os viventes as
maravilhas que ele fez por v6s.” E o livro da Sabedoria (capitulos 13—15),
escrito em ambiente helenistico, testemunha a fé judaica dialogando com
a cultura grega e denunciando a idolatria. A diaspora, portanto,
transforma-se em ocasiao providencial para manifestar a gloria de Deus
entre as nacoes.

Os Salmos em perspectiva missiondria

28.

29.

Os Salmos expressam a universalidade do convite de Deus em forma de
oracgao e louvor. O Salmo 67(66),2-6 diz: “Que se conheca na terra o teu
caminho, entre todas as nagoes a tua salvagao. Que os povos te louvem,
6 Deus, que todos os povos te glorifiquem.” O salmista entende que a
béncdo de Deus sobre Israel é convite para que todos os povos o
reconhecam. O Salmo 96(95),1-3 repete: “Cantai ao Senhor, terra
inteira... proclamai entre as nagoes a sua gloria.” E o Salmo 117(116),1-2
resume o anseio missionario: “Louvai o Senhor, todas as nacdes,
glorificai-o, todos os povos! Pois seu amor por nds ¢ firme.”” Nos
Salmos, a oracdao torna-se anuncio: o louvor de Israel é caminho de
evangelizaciao, a fim de que “todo ser que respira louve a Deus” (Salmo
15,0).

Os Salmos sao a expressao mais profunda da espiritualidade missionaria
do Antigo Testamento. Neles, Israel reconhece que o louvor, a justica e a
fidelidade sao formas de anunciar Deus as nagoes. O Salmo 98(97),1-4
proclama: “O Senhor fez conhecer a sua salvacao, revelou sua justica as
nacdes.” O Salmo 100(99),1-3 convida: “Aclamai o Senhor, terra inteira!
Servi ao Senhor com alegria, vinde a sua presenca com canticos de
jabilo.” E o Salmo 72(71),8-11, de carater messianico, pede: “Que todos
os reis se prostrem diante dele e todas as na¢oes o sirvam.”. O Salmo
136(135) é uma grande “ladainha” de acao de gracas e louvor a Deus; e

1



30.

os Salmos 146-150 formam o grande Halle/, o Hino de louvor ao Deus
Onipotente, senhor do cosmo e da criagao.

Outros salmos expressam o mesmo espirito. No Salmo 22(21),28-29,
lemos: “Lembrar-se-ao e voltardao para o Senhor todos os confins da
terra.” O Salmo 86(85),8-9 reconhece: “Todas as nagoes que fizeste virao
prostrar-se diante de ti.” E no Salmo 51(50),15, o salmista promete:
“Ensinarei teus caminhos aos pecadores, e eles voltarao a ti.” A
experiéncia de perdio e de alianca transforma o fiel em missionario.
Assim, os Salmos mostram que a missao comeca na ora¢ao: quem louva,
evangeliza; quem se converte, testemunha; quem serve, anuncia. O
proprio conjunto dos 15 salmos chamados de salmos das subidas ou dos
degraus, que o judeu peregrino rezava ao subir para o Templo de
Jerusalém, comeca por exaltar a Deus, como o grande guardido de Israel
(Salmo 120[121]) e conclui seu percurso de peregrino, ao chegar ao
Templo, entoando um hino de louvor, por ter chegado a casa do Senhor

(Salmo 134[135]).

O Antigo Testamento pode ser lido como convite a missao

31.

32.

33.

O Antigo Testamento ensina que a missao ¢ um movimento de Deus em
direcao ao mundo: Deus chama, abencoa e envia. Israel é escolhido para
ser sinal, nao para se isolar. Sua fidelidade a alianca tem wvalor
testemunhal, e sua historia — inclusive o exilio — torna-se caminho de
evangelizacao. Nos Salmos e nos Profetas, a oracdo, a justica € o servico
aparecem como formas de missao. Assim, o Antigo Testamento prepara
o terreno para o envio universal do Novo: o Deus de Abraio e de Israel
¢ o mesmo Deus que, em Cristo, chama todos os povos a comunhao.
Para o discipulo missionario, essa leitura inspira uma atitude de saida
para a partilha da fé que nasce da fidelidade e da oracdo. Evangelizar, a
luz do Antigo Testamento, é viver de tal modo a fé que ela se torne
visivel, alegre e contagiante. Ser missionario ¢ ser bén¢ao para os outros,
sinal de esperanca e testemunho vivo do amor de Deus no meio do
mundo.

A isso tudo soma-se a for¢a da missionariedade da Palavra: a) que realiza
o chamado missionario dos abencoados de Deus (Ex 19,3-6); b) de Deus
confirma a sua béncio mediante Balaio (Nm 22-24); ¢) os homens sao
colocados diante da escolha de viver na bén¢io ou na maldicio (Dt
30,15-20); d) a missao da Palavra chama a escolher entre YHWH e Baal
(1Rs 18,20-40); e igualmente a vida missionaria do povo de Israel no
Exilio: a) a luz de YHWH como esperanca de resgate (Miq 7,8-9); b) a
missao do Servo de YHWH para ser luz para as nacdes (Is 42,1-7;
49,1-6); c) levar o conforto aos sofredores (Is 50,4-9); d) carregar sobre si
o sofrimento dos outros (Is 52,13-53,12); e) Ezequiel, o profeta sentinela
¢ chamado a constituir uma comunidade missionaria (Ez 37,1-14); f) a
missao de Deus e de Israel no pés Exilio; de iluminar os povos (Is

12



00,1-22), de reconstruir e restaurar (Is 61,4-9); de testemunhar a fé diante
de cada tipo de opressao (Dn 3,1-24).

1.2 O Novo Testamento: da missdo de Israel a missao de Jesus e da
Igreja

34.

35.

Jesus,

36.

O Novo Testamento herda e universaliza a perspectiva missionaria do
Antigo Testamento. A promessa feita a Abrado (Gn 12,1-5) — de que em
sua descendéncia seriam abencoadas todas as nagdes — cumpre-se
plenamente em Jesus Cristo, descendente de Abrado e Filho de Deus
(Hb 1,1-4). A abertura de Israel aos outros povos, expressa nos Profetas
e nos Salmos, torna-se, no Evangelho, pratica concreta de inclusao e
misericordia, a exemplo da Parabola do Bom Samaritano (Lc 10,29-37).
Em Jesus, o amor de Deus rompe as fronteiras étnicas, culturais e
religiosas: Ele acolhe publicanos, samaritanos, mulheres, estrangeiros e
pecadores, revelando que o Reino de Deus é dom oferecido a todos, e
como Paricleto, intercede por todos junto do Pai (1Jo 2,1-2). A missao,
que no Antigo Testamento consistia em testemunhar o Deus unico entre
as nagoes, transforma-se agora em envio explicito: “Ide, pois, e fazei
discipulos entre todas as na¢des” (Mt 28,19; Mc 16,15). Fiéis a esse
mandato, os apostolos, fortalecidos pelo Espirito Santo, levario o
Evangelho a todos os povos, fundando comunidades e testemunhando a
presenca viva de Cristo até os confins da terra (Mt 28,20). Assim, o
Novo Testamento assume a vocacao missionaria de Israel e a leva a
plenitude, fazendo da Igreja o novo povo de Deus (1Pd 2,10), chamado a
ser “luz das nacbes” e sacramento universal de salvacao.

A missao é o cora¢io do Novo Testamento e expressao da prépria
identidade da Igreja. O Deus que se revela em Jesus Cristo ¢ um Deus
em movimento: o Pai envia o Filho, o Filho envia os discipulos, e o
Espirito Santo, enviado por Cristo, impulsiona a Igreja a continuar essa
missao até os confins da terra. As passagens biblicas a seguir, escolhidas
entre tantas outras, destacam a missao em Deus: o envio de Jesus Cristo
e do Espirito Santo; a missao da Igreja: momentos do envio missionario,
do chamado dos discipulos e da vida apostdlica das primeiras
comunidades. Elas nos ajudam a compreender que ser cristio é, por
natureza, ser missionario.

o Enviado do Pai e Ungido pelo Espirito Santo

Jesus é o rosto visivel do amor do Pai e o primeiro missionario da
humanidade. Enviado para anunciar a Boa-Nova e realizar a salvagao, Ele
vive toda a sua missao em comunhio profunda com o Pai e na forga do

13



Espirito Santo. Desde a encarnacao até a ressurreicao, o Espirito o
acompanha, o inspira e o sustenta. Em Jesus, vemos a missao trinitaria
em acao: o Pai que envia, o Filho que realiza e o Espirito que anima, para
salvar o mundo (1Jo 4,14-17). Contemplar Jesus como o Enviado do Pai
e o Ungido pelo Espirito é compreender a origem e o modelo da missiao

da Igreja.

O envio do Filho pelo Pai

37.

38.

Toda a missao de Jesus nasce da iniciativa amorosa do Pai. Em Jodo
3,16-17, lemos: “Deus amou tanto o mundo que enviou o seu Filho
unico, para que todo o que nele crer ndo pereca, mas tenha a vida eterna.
Pois Deus enviou seu Filho ao mundo, ndo para condenar o mundo, mas
para que o mundo seja salvo por meio dele” O envio de Jesus ¢é
expressao da misericordia e do amor divino. Ele vem como dom
gratuito, nao para julgar, mas para salvar.

O Evangelho de Jodao repete varias vezes essa consciéncia: “Meu
alimento ¢ fazer a vontade daquele que me enviou e levar a termo a sua
obra” (Jo 4,34), indicando que Jesus cumpre a obra do Pai (Jo 17,4). E
ainda: “Eu desci do céu nao para fazer a minha vontade, mas a vontade
daquele que me enviou” (Jo 6,38). Jesus é o missionario obediente, que
realiza a vontade do Pai até o fim. A Carta aos Hebreus confirma:
“Vindo ao mundo, Cristo disse: Eis que venho, 6 Deus, para fazer a tua
vontade” (Hb 10,5-7). Assim, o Filho revela a obediéncia como esséncia
da missdao e o amor como sua meta.

A cruz e a ressurreigdao: a plenitude da missao do Enviado

39.

Jesus,

40.

41.

A missao de Jesus alcanga seu ponto culminante na cruz. Ali, Ele entrega
o Espirito ao Pai e a humanidade: “Inclinando a cabeca, entregou o
espirito” (Jo 19,30c). A cruz é o apice do envio: o amor de Deus se
manifesta em total doacao (Jo 19,30b: tudo “esta consumado”). Mas a
missao nao termina ali: na ressurreicio, o Pai confirma o Filho e o
Espirito é novamente derramado sobre o mundo. Em Joao 20,22, o
Ressuscitado sopra sobre os discipulos e diz: “Recebei o Espirito Santo.”
O Espirito que acompanhou Jesus durante toda a sua vida agora passa a
Igreja, que continua sua missao.

modelo e fonte de toda missao

Em Jesus, o Enviado do Pai e Ungido pelo Espirito, encontramos o
modelo perfeito de toda missao crista. Ele foi enviado para revelar o
amor de Deus, anunciar o Reino e salvar a humanidade, e o fez sempre
guiado pelo Espirito. A missao de Jesus ¢ trinitaria: nasce do Pai, é
realizada pelo Filho e sustentada pelo Espirito.

Contemplar Jesus, missionario do Pai, é redescobrir o sentido espiritual
da missao. Evangelizar ¢é participar da missdo de Cristo, deixar-se

14



conduzir pelo Espirito e agir em comunhiao com o Pai. Assim como
Jesus foi movido pela compaixdo e pela fidelidade, também o discipulo
missionario é chamado a viver o Evangelho com amor, servico e
esperanca, tornando visivel no mundo o rosto misericordioso de Deus.

O Espirito Santo na encarnagio e na vida de Jesus

42.

43.

Desde o inicio, o Espirito Santo esta presente na vida de Jesus. No
anuncio a Maria, o anjo diz: “O Espirito Santo vira sobre ti, e o poder do
Altissimo te cobrira com sua sombra” (Lc 1,35). A encarnacao ¢ obra do
Espirito, que gera o Filho de Deus no seio da humanidade. Por isso,
Jesus é o Filho enviado e, a0 mesmo tempo, o Ungido desde o
nascimento: o enviado do Pai, na plenitude dos tempos: “nascido de
mulher,” (Gl 4,4). Em Mateus 1,20, o anjo tranquiliza José dizendo: “O
que nela foi gerado vem do Espirito Santo.” Assim, a missdao de Jesus ¢,
desde o primeiro instante, fruto da acdo do Espirito e expressao da
iniciativa de Deus Pai.

O batismo no Jordao é o momento publico em que Jesus ¢é apresentado
como o Enviado do Pai e consagrado pelo Espirito. Em Lucas 3,21-22,
lemos: “Enquanto Jesus estava em oragao, o céu se abriu, e o Espirito
Santo desceu sobre Ele em forma corporal, como pomba; e uma voz
veio do céu: Tu és o meu Filho amado, em ti ponho o meu bem-querer.”
O Espirito confirma a identidade de Jesus e inaugura sua missao publica.
Logo em seguida, o evangelista afirma: “Jesus, repleto do Espirito Santo,
voltou do rio Jorddo e, pelo Espirito, era conduzido deserto adentro” (Lc
4,1). O mesmo Espirito que O unge, O conduz, sustenta e fortalece
diante da tentacdo. O batismo ¢, portanto, o inicio visivel da missdo
trinitaria: o Pai envia, o Filho obedece, o Espirito acompanha.

O Espirito que conduz; e fortalece Jesus na pregacao e nos sinais

44,

45.

Jesus comeca sua missdao proclamando: “O Espirito do Senhor esta sobre
mim, porque Ele me ungiu para anunciar a Boa-Nova aos pobres;
enviou-me para proclamar a libertagdo aos presos e a recuperagao da
vista aos cegos, para libertar os oprimidos e proclamar um ano da graga
do Senhor” (Lc 4,18-19). Com essas palavras, tomadas de Isafas, Jesus
define seu ministério: evangelizar, libertar e curar. Sua palavra e seus
gestos sao movidos pelo Espirito de compaixao e poder.

Em cada encontro e milagre, o Espirito se manifesta: no perdao dos
pecadores, na cura dos enfermos, na libertagio dos oprimidos. Mateus
12,28 resume essa agao: “Se é pelo Espirito de Deus que eu expulso os
demonios, entdo chegou a vés o Reino de Deus.” O Espirito faz de Jesus
um sinal do Reino, e de sua missao um testemunho de amor
transformador.

O Envio do Espirito Santo: para que a Igreja cumpra sua missdo

15



40.

O Espirito Santo esta no coracdo da missao da Igreja. Prometido por
Jesus e derramado sobre os discipulos, Ele é o dom que da vida, coragem
e unidade a comunidade cristd. Desde as origens, o Espirito ¢ aquele que
move os apoéstolos, transforma o medo em ousadia e faz da Igreja um
corpo vivo em missdao, como aconteceu em Pentecostes, em que todos
“ouviam falar na prépria lingua” (At 2,8) e levaram a muitas conversoes,
formando as primeiras comunidades cristas (At 2,42-47; 4,32-35). A
promessa ¢ o envio do Espirito Santo, narrados no Novo Testamento,
mostram que a evangelizacao nao ¢ obra humana, mas participa¢ao na
propria agao de Deus. O Espirito é o protagonista da missao e a forca
que impulsiona cada discipulo a testemunhar o Evangelho até os confins
da terra.

A promessa do Espirito Santo feita por Jesus

47.

48.

Nos discursos da Ultima Ceia, Jesus anuncia o dom do Espirito como
presenca permanente. Em Joao 14,15-17 (o Espirito-dom da verdade),
Ele diz: “Eu rogarei ao Pai, e Ele vos dara outro Defensor, para que
permanega convosco para sempre: o Espirito da Verdade.” O Espirito
sera companheiro e guia, presenca de consolo e for¢a. Mais adiante, em
Joao 14,25-26 (o Espirito-mestre e memoria de Jesus), Jesus declara: “O
Espirito Santo, que o Pai enviara em meu nome, vos ensinara todas as
coisas e vos recordara tudo o que eu vos disse.” O Espirito é o mestre
interior, que atualiza o ensinamento de Cristo.

Em Joao 15,26-27 (o Espirito-testemunha de Jesus), Jesus continua:
“Quando vier o Defensor, que eu vos enviarei da parte do Pai, o Espirito
da Verdade... Ele dara testemunho de mim. E vés também dareis
testemunho.” Assim, o Espirito ¢ quem garante a continuidade da
missao: Ele testemunha Cristo através dos discipulos. E em Joao 16,7-13
(o Espirito-continuador da missdo de Jesus), Jesus explica: “E bom para
vés que eu va; se eu nao for, o Defensor ndo vira a vos; mas se eu for, eu
o enviarei.” E em Jodo 16,1-15, temos o Espirito-guia para a verdade. A
partida de Jesus abre o espaco para a presenca universal do Espirito, que
conduz a Igreja a verdade plena.

O dom do Espirito Santo no dia da Ressurrezgao

49.

A promessa se cumpre ja no préprio dia da Pascoa. Em Jodo 20,21-23, o
Ressuscitado aparece aos discipulos e lhes diz: “Como o Pai me enviou,
também eu vos envio.” (v.21). E, tendo dito isso, soprou sobre eles e
disse: “Recebei o Espirito Santo.” (v.22). Esse sopro lembra o gesto
criador de Deus em Génesis e marca o inicio da nova criacao. E em Jodo
20,11-18, temos o mandato missionario joanino: “Ide a meus irmaos”, e
em Joao 20,19-23, encontramos a missao dos discipulos de Jesus; sem
esquecer da “oracao missionaria” de Jesus, em Joao 17, pelos discipulos e
pelos futuros crentes. O Espirito é dom pascal: renova os coragoes,

16



perdoa os pecados e transforma os discipulos em enviados. Aqui nasce a
Igreja missionaria, animada pela presenca do Espirito que recria e envia,
chamada a viver e a espalhar o amor no mundo e ao mundo, tendo
presente que “o amor cobre uma multidao de pecado” (1Pd 4,8).

A promessa antes da Ascensao

50.

Antes de subir ao Pai, Jesus confirma a promessa do Espirito. Em Lucas
24,49, Ele diz: “Eis que envio sobre vés aquele que meu Pai prometeu;
permanecei na cidade até que sejais revestidos de poder do alto.” O
Espirito é forca divina que capacita a missao. Em Atos 1,8, essa
promessa é retomada com clareza: “Recebereis o poder do Espirito
Santo, que descera sobre vos, e sereis minhas testemunhas em Jerusalém,
na Judeia, na Samaria e até os confins da terra.” O Espirito é o motor da
expansao da Igreja: Ele abre horizontes e da coragem para anunciar o
Evangelho em toda parte. Em Lucas 24,44-49, todos sao convidados a
ser testemunhas do ressuscitado diante de todas as nacles, em
cumprimento da profecia de Isafas 61,1-2; isso ja tinha sido indicado em
Lucas 1,26-38, com o exemplo de disponibilidade e fé para a missao; e
em Lucas 1,39-45, a partida missionaria de Maria, como modelo ideal de
discipulo missionario.

O cumprimento da promessa: Pentecostes

51.

O livro dos Atos dos Apéstolos narra o cumprimento da promessa. Em
Atos 2,1-4, “ao chegar o dia de Pentecostes, todos estavam reunidos no
mesmo lugar. Veio do céu um ruido como de vento impetuoso... e todos
ticaram cheios do Espirito Santo.” O vento e o fogo simbolizam a forca
e a luz que transformam os cora¢oes. Em seguida, Pedro interpreta o
acontecimento citando o profeta Joel: “Derramarei o meu Espirito sobre
toda carne” (At 2,17). O Espirito derramado inaugura uma Igreja sem
tfronteiras, onde cada lingua e cultura pode acolher o Evangelho.
Pentecostes ¢, portanto, o nascimento missionario da Igreja: unidade na
diversidade, comunhao no Espirito.

O envio missiondrio dos Apdstolos e da Igreja

52.

53.

Em Mateus 28,18-20, Jesus ressuscitado diz: “Foi-me dada toda a
autoridade no céu e sobre a terra. Ide, pois, e fazei discipulos entre todas
as nagoes, batizando-os em nome do Pai, do Filho e do Espirito Santo,
ensinando-os a observar tudo o que vos ordenei. E eis que eu estarei
convosco todos os dias, até o fim dos tempos.” Este é o grande mandato
missionario. O Ressuscitado envia sua Igreja ao mundo inteiro,
prometendo estar presente em cada passo da missao.

Marcos 16,15-18 reforca o mesmo envio com énfase na universalidade:
“Ide por todo o mundo e proclamai o Evangelho a toda criatura.” O
anuncio ¢ acompanhado por sinais de fé e pela forca do Espirito,

17



mostrando que o Evangelho é poder de Deus para a vida. Ja em Jodo
20,21-23 (a missao dos discipulos de Jesus), Jesus declara: “Como o Pai
me enviou, também eu vos envio”” Ao soprar o Espirito sobre os
discipulos, Jesus comunica a mesma missao que recebeu do Pai: anunciar
o perdao e a reconciliagio. Em Atos 1,8, Ele confirma: “Recebereis o
poder do Espirito Santo, que descera sobre voés, e sereis minhas
testemunhas em Jerusalém, em toda a Judeia e Samaria e até os confins
da terra.” Esses textos revelam que a missdo ¢ um movimento continuo:
do Pai ao Filho, do Filho aos discipulos, e deles a humanidade inteira.

O chamado e o envio dos discipulos

54.

55.

O chamado ¢ sempre o primeiro passo da missao. Em Mateus 4,18-22,
Jesus encontra Pedro, André, Tiago e Joao, pescadores a beira do lago, e
os convida: “Vinde ap6s mim, e eu vos farei pescadores de homens.”
Eles deixam tudo e imediatamente o seguem. O chamado ¢é radical e
pessoal, mas também comunitario: Jesus forma com eles uma nova
traternidade missionaria.

Em Lucas 10,1-12, o envio dos setenta e dois discipulos amplia o
horizonte: “O Senhor designou outros setenta e dois e os enviou dois a
dois a sua frente.” Eles sao instruidos a ir com simplicidade, levando a
paz, curando os doentes e anunciando que o Reino de Deus esta
proximo. A missao ¢ partilha, servico e confianga em Deus. Em Marcos
0,7-13, o envio dos Doze reforca o mesmo espirito: Jesus lhes da
autoridade sobre os espiritos impuros e os envia a proclamar a
conversiao, curar os enfermos e libertar os oprimidos. A missio é
integral: toca o corpo e o coragdo, a fé e a vida cotidiana.

O Espirito Santo: protagonista da missao

56.

57.

O envio do Espirito Santo é o ponto culminante da revelacdao e o inicio
da vida missionaria da Igreja. Prometido por Jesus, Ele transforma o
medo em coragem, a duvida em fé e o fechamento em abertura. O
Espirito é o protagonista silencioso da missdao: guia, inspira, corrige,
fortalece e consola. Por meio d’Ele, a Igreja se torna viva e dinamica, e
cada discipulo é chamado a ser testemunha da presenca de Deus no
mundo.

Para nos, cristios, essa consciéncia é essencial: evangelizar ndo ¢ apenas
talar de Deus, mas deixar-nos conduzir por Ele. O Espirito Santo é o
verdadeiro animador da missao, aquele que faz novas todas as coisas e
renova a face da terra. Com Ele, a missdo ¢ sempre possivel, sempre
nova e sempre fecunda.

A miissao de Jesus como modelo

58.

Em Lucas 4,16-21, na sinagoga de Nazaré, Jesus 1¢ o profeta Isafas: “O
Espirito do Senhor esta sobre mim, porque ele me ungiu para anunciar a

18



59.

Boa-Nova aos pobres; enviou-me para proclamar a libertagao aos presos
e a recuperacao da vista aos cegos, para libertar os oprimidos e
proclamar um ano da graca do Senhor” Aqui estd o programa
missionario de Jesus: evangelizar ¢ libertar e curar, é anunciar a graca ¢ a
vida nova de Deus, especialmente aos mais fragilizados de cada época e
lugar onde o cristdo se encontra, como fizeram muitos irmaos e irmas
antes de nos, a exemplo da grande multidao dos santos e santas de Deus.
Joao 3,16-17 resume o motivo da missdao: “Deus amou tanto o mundo
que deu o seu Filho unico, para que todo o que nele crer ndo perega, mas
tenha a vida eterna. Pois Deus enviou seu Filho ao mundo, niao para
condenar o mundo, mas para que o mundo seja salvo por meio dele.” A
missao nasce do amor de Deus e tem como meta a salvacao e a vida. Em
Joao 10,10, Jesus afirma: “Eu vim para que todos tenham vida e a
tenham em abundancia.” O missionario, seguindo o Mestre, ¢ chamado a
promover vida plena e digna para todos.

O Espirito Santo na vida e na missao da Igreja

60.

61.

62.

O Espirito continua agindo ao longo de toda a vida da Igreja primitiva.
Nos Atos dos Apostolos, vemos a Igreja nascente vivendo a missao
como dom do Espirito. Em Atos 2,1-13, no dia de Pentecostes, “todos
ficaram cheios do Espirito Santo e comecgaram a falar em outras linguas,
conforme o Espirito lhes concedia.” O Evangelho é anunciado em todas
as linguas: o Espirito derruba as barreiras e inaugura uma nova
comunhio entre os povos.

Em Atos 4,31, ap6s a oracdo dos apoéstolos, “todos ficaram cheios do
Espirito Santo e anunciavam com coragem a Palavra de Deus.” A fé se
traduz em ousadia missionaria. Em Atos 8,17 e 10,44-48, o Espirito ¢é
derramado também sobre samaritanos e pagdos, mostrando que a
salvacao ¢é universal: a missao entre os samaritanos revela um encontro
entre fé e cultura (At 8,4-40), a exemplo do encontro com o etiope (At
8,26-40). O Espirito abre as portas e abate muros, criando comunhio e
pontes de comunicagdo entre os irmaos e irmas.

Em Atos 13,1-3, a comunidade de Antioquia, em oracdo, envia Barnabé
e Paulo para a missao. O texto mostra que o envio missionario é sempre
eclesial: a comunidade discerne, reza e apoia os que sio enviados. Mais
adiante, em Atos 15, o Concilio de Jerusalém discerne a evangelizacao
entre os gentios, ensinando que o Evangelho deve ser anunciado com
liberdade e respeito as culturas. A missao nao impde uniformidade, mas
promove comunhio na diversidade.

O testemunho missiondrio nas cartas apostélicas

63.

Sao Paulo aprofunda essa experiéncia em suas cartas. Em Romanos
8,14-10, ele afirma: “Todos os que sao conduzidos pelo Espirito de Deus
sao filhos de Deus... O proprio Espirito da testemunho ao nosso espirito

19



64.

65.

66.

de que somos filhos.” A missdao nasce dessa identidade filial: quem ¢
tilho, partilha a vida do Pai e anuncia seu amor. Em 1Corintios 12,4-11,
Paulo explica que “ha diversidade de dons, mas o mesmo Espirito.” Cada
batizado recebe carismas para o servico e a edificagdio do corpo de
Cristo. E em Galatas 5,22-25, o apostolo descreve os frutos do Espirito
— amor, alegria, paz, paciéncia, bondade, fidelidade — como sinais da
maturidade missionaria. Ele préprio de autointitula “apodstolo dos
gentios” (Rm 11,13), “doutor/mestre das na¢des na fé e na verdade”
(2Tm 2,7). A £é em Cristo ¢ condi¢ao para a missao (Gl 2,17-21); Paulo
recorda que a bén¢ao de Abrado foi para todos os povos (Gl 3,6-14); que
os cristaos sao chamados a “completar na propria carne o que falta aos
sofrimentos de Cristo, pelo bem da Igreja” (Cl 1,24); Paulo indica a
kenosis de Cristo como modelo de missao e servico (Fl 2,5-11) e que o
amor/a caridade é o caminho para se viver a missao (1Cor 13,1-13)

Na mesma Carta aos Romanos 10,13-15, ele pergunta: “Como invocarao
aquele em quem nao acreditaram? E como acreditardo naquele de quem
niao ouviram falar? E como ouvirio, se ninguém prega? E como
pregardo, se nao forem enviados?” A missdo ¢é servico de todos: quem
anuncia, quem envia e quem acolhe o Evangelho participam do mesmo
dom.

Em 1Corintios 9,16, Paulo exclama: “Anunciar o Evangelho nao é para
mim motivo de gloria; é uma necessidade que se me impoe. Ai de mim se
eu nao anunciar o Evangelho!” A missao ¢ um dever de amor, ndo uma
op¢ao. Em 2Corintios 5,17-20, ele escreve: “Somos embaixadores de
Cristo, como se Deus exortasse por meio de noés” A missao ¢
reconciliagdo: tornar presente o amor de Deus no mundo. Por fim,
1Pedro 2,9 recorda: “Vos sois raca eleita, sacerdocio real, nacio santa,
povo de sua propriedade, para proclamar as maravilhas daquele que vos
chamou das trevas a sua luz admiravel.” A missdo ¢ de todo o povo de
Deus: todos sao chamados a proclamar e testemunhar a luz e “a Verdade
do Evangelho” (Gl 2,5.14), a ““cooperar com a verdade” (3Jo 8).

A isso tudo se soma o fato de que toda a Primeira Carta de Pedro indica
a missao junto as periferias do mundo, aos pobres, perseguidos e
sofredores, participando dos sofrimentos de Cristo. O livto do
Apocalipse indica o triunfo da missao de Deus: triunfo dos eleitos (Ap
7,9-17), as duas testemunhas (Ap 11,1-14), o triunfo da missao de Deus,
com o novo céu e a nova terra (Ap 21,5-7) e conclui o livro falando de
Deus, como origem e cumprimento da missio (Ap 22,17).

Todos somos missionarios

67.

As passagens do Novo Testamento mostram que a missao nao é uma
atividade opcional da Igreja, mas sua propria esséncia. O Pai é o primeiro
missionario, enviando o Filho; o Filho envia os discipulos; o Espirito

20



68.

Santo anima e sustenta a missao. Evangelizar ¢ viver o amor de Deus em
movimento, ¢ sair de si para servir e anunciat.

Nos, a0 meditarmos esses textos, somos convidados a renovar o ardor
missionario. A missao comeca na escuta da Palavra, amadurece na oracao
e se concretiza no testemunho e no servico. Ser missionario é viver o
Evangelho com alegria, ser sinal da misericérdia e da esperanca de Deus
no meio do povo. Como “Igreja em saida” (EG 24), somos chamados a
levar a Boa-Nova a todas as realidades, com coragem, ternura e fé, a
partitr da “casa de Deus, que ¢ a Igreja do Deus vivo: coluna e
sustentaculo da verdade” (1Tm 3,15).

2. A Missao da Igreja ao Longo da Historia

2.1 As origens da missdo cristd: a expansido apostdlica e o periodo

69.

70.

71.

72.

patristico

A missdao nasce do proprio coragao de Deus, que chama, envia e sustenta
os seus escolhidos. Como visto no fundamento biblico, ja no Antigo
Testamento aparece o dinamismo missionario da revelagao: Israel foi
eleito nao para o isolamento, mas para ser “luz das nacdes” (Is 49,0).
Essa escolha nio representa privilégio, e sim vocagao e responsabilidade:
tornar visivel entre os povos o amor e a fidelidade do Deus vivo.

A agdo missionaria da Igreja tem em Cristo sua fonte e modelo. Ele, o
Enviado do Pai, anuncia o Reino com palavras e gestos, acolhendo os
pobres, curando os enfermos e chamando discipulos a participarem de
sua obra redentora. Apds a Ressurreicio, confia-lhes o mandato
universal: “Ide, fazei discipulos de todas as nagdes, batizando-os em
nome do Pai, do Filho e do Espirito Santo” (Mt 28,19). O acontecimento
de Pentecostes inaugura o tempo missionario: o Espirito Santo desce
sobre os Apostolos, que anunciam Jesus em todas as linguas (At 2,4).
Desde entao, ¢ o mesmo Espirito quem move e conduz a missdo: envia
Filipe ao eunuco (At 8,26-40), inspira Pedro a ir a casa de Cornélio (At
10) e guia Paulo em suas viagens apostolicas. A missdo é, portanto,
iniciativa divina, e nés somos apenas colaboradores de sua graca.

Partindo de Jerusalém, a fé cristd se expandiu pela Judeia, Samaria e até
os confins do mundo. Pedro pregava a conversao; Joao testemunhava o
amor; e Paulo, apostolo dos gentios, percorreu o Mediterraneo fundando
comunidades e deixando nas cartas a primeira sintese teologica da fé. O
testemunho dos discipulos, sustentado pelo Espirito, abriu as portas da
salvacdo a todos os povos.

Nos primeiros séculos, o cristianismo cresceu no mundo greco-romano
por meio da pregacio e do exemplo das pequenas comunidades,

21



73.

74.

75.

76.

frequentemente perseguidas. Especial forca teve o testemunho de se
viver a fé cristd como religido ilicita no Império Romano, o que levou os
cristdos a sofrer consequentemente muitos desafios, sobretudo a
perseguicao e o martirio: sinal vivo de uma fé ardorosa, corajosa e sinal
do testemunho missionario. A for¢ca do Evangelho manifestava-se na
coeréncia de vida e na fé dos martires, cujo sangue — como dizia
Tertuliano — tornou-se “semente de novos cristaos”. A caridade, o
cuidado com os doentes e o respeito pela dignidade dos pobres e das
mulheres impressionavam os pagaos, e o testemunho dos fiéis — “Vede
como eles se amam!” — atraia muitos ao seguimento de Cristo.

Com o Edito de Milao (313 d.C.), que concedeu liberdade religiosa aos
cristdos, a Igreja entrou numa nova fase. Livre das perseguicoes, pode
organizar-se, dialogar com a cultura e irradiar sua influéncia espiritual
sobre a sociedade. A missao assumiu, entao, novos contornos: deixou de
ser apenas resisténcia e testemunho de fé para se tornar também
formacdao da inteligéncia e do coragdo, inculturagio do Evangelho e
construcao de uma visao crista do mundo.

Nesse contexto, os Padres da Igreja destacaram-se como verdadeiros
missionarios do pensamento e da vida. Interpretaram as Escrituras,
defenderam a fé ortodoxa e testemunharam santidade. Entre eles,
sobressaem Santo Inacio de Antioquia (35-107), que, por meio de suas
cartas, consolidou a comunhio entre as comunidades; Santo Irineu de
Lion (130-202), de origem oriental, que fortaleceu a unidade entre as
Igrejas do Ocidente; Origenes (185-254), tedlogo de grande
profundidade especulativa, que marcou de modo singular o dialogo entre
té e razdo; Santo Atanasio (296-373), incansavel defensor da verdade
cristd; e os Padres Capadocios — Basilio Magno (329-379), Gregério de
Nazianzo (329-390) e Gregoério de Nissa (335-395) —, que uniram
erudi¢do, espiritualidade e vida comunitaria. Eles fundamentaram a
compreensao da Trindade como comunhio missionaria, mostrando que
a Igreja evangeliza porque é reflexo vivo da comunhio entre o Pai, o
Filho e o Espirito Santo.

Entre os exemplos luminosos desse tempo, destaca-se Sao Martinho de
Tours (316-397). Antigo soldado, convertido em monge e depois bispo,
evangelizou a Galia com simplicidade e caridade. O gesto de partilhar sua
capa com um pobre tornou-se simbolo da unido entre andincio e amor
traterno. Sua vida demonstrou que o testemunho concreto é a forma
mais profunda de pregacio.

Com a difusao do cristianismo, surgiram diversas tradi¢Oes liturgicas e
culturais no Oriente e no Ocidente. A mesma fé se expressava em ritos e
teologias distintas, enraizadas em povos e linguas diversas. No Oriente
floresceram as familias rituais — antioquena, alexandrina, armeénia,

22



77.

78.

79.

caldeia e bizantina — que até hoje enriquecem a catolicidade da Igreja.
Muitas dessas Igrejas locais, (das quais nasceram as atuais Igrejas
Ortodoxas), foram auténticas escolas de espiritualidade e missao,
originadas do dinamismo apostélico que deu origem aos Patriarcados.

Apesar da diversidade, a unidade e a comunhao foram preservadas pelo
didlogo entre os bispos e pela realizacio de sinodos, instrumentos de
discernimento e de escuta do Espirito. Os concilios ecuménicos de
Niceia (325) que neste ano completa 1.700 anos e que teve a visita do
Papa Ledo XIV no local do evento, Constantinopla (381), Efeso (431) e
Calcedonia (451) tornaram-se marcos dessa comunhio eclesial. Assim, a
sinodalidade, longe de ser novidade, é desde o inicio uma forma concreta
de viver a comunhao missionaria. Essa sinodalidade tem sido um método
comum em nossa Arquidiocese em seus trabalhos e missao.

Os primeiros séculos do cristianismo foram, portanto, um tempo de
expansio silenciosa e fecunda, de fidelidade criativa e de profunda
comunhio. O Evangelho lancou raizes em culturas diversas, e a Igreja
aprendeu a ser verdadeiramente catolica — universal, aberta a todos os
povos, mas fiel a um tnico Senhor.

E importante recordar ainda que a Armeénia, ja no século IV, foi a
primeira nagao a adotar oficialmente o cristianismo, abrindo caminho
para novas formas de missao. A Irlanda, convertida no século V por Sio
Patricio (385-461), tornou-se centro vibrante de vida espiritual. Dela
partiram monges como Sio Columba (521-597) e Sao Columbano
(543-615), que fundaram mosteiros e irradiaram a fé por toda a Europa.

2.2 A missio na Idade Média e a evangelizagdo da Europa

80.

81.

Com o término das perseguicbes e o avango da fé nos territérios do
antigo Império Romano, a missao da Igreja entrou em uma nova fase de
expansio e consolidacio. O Evangelho, antes proclamado nas regioes
periféricas do mundo conhecido, comegou a penetrar nas terras do norte
e do oeste europeu, alcancando os povos barbaros e germanicos. Nesse
movimento evangelizador, a fé crista firmou-se nas antigas nagdes do
Império — como a Franga, chamada “filha primogénita da Igreja”, cuja
conversio do rei Clovis (466-511) foi decisiva para o futuro da
cristandade ocidental — e irradiou-se também para o Oriente.

Entre os principais protagonistas dessa etapa missiondria estdo os
monges missionarios que uniam contemplagao, estudo e acao pastoral.
Os mosteiros e conventos — beneditinos, agostinianos, cistercienses,
cartuxos, franciscanos e dominicanos — espalharam-se pela Europa e
tornaram-se centros de fé, cultura e solidariedade. Nessas casas religiosas,

23



82.

83.

84.

85.

86.

87.

o Evangelho era vivido e ensinado; o saber antigo foi preservado, a arte e
a agricultura floresceram, e geracdes inteiras foram formadas na fé e na
vida comunitaria.

Sio Bento de Nursia (480-547), considerado o “Pai do monaquismo
ocidental”, fundou o mosteiro de Monte Cassino e redigiu sua célebre
Regra, que se tornou referéncia para a vida monastica em todo o
ocidente. Seu lema, ora et labora (“reza e trabalha”), sintetiza o espirito
beneditino, que une oracdo, trabalho e fraternidade. Os mosteiros
beneditinos tornaram-se verdadeiros faréis de civilizacdo, preservando
manuscritos, cultivando o saber, desenvolvendo a agricultura, acolhendo
os pobres e instruindo o povo.

Outro grande missionario foi Sio Bonifacio (675-754), conhecido como
o “apostolo da Alemanha”. Nascido na Inglaterra, levou a luz da fé aos
povos germanicos, organizou dioceses e fundou mosteiros, consolidando
a presenca da Igreja em regides ainda marcadas pelo paganismo. Seu
martirio coroou uma vida inteiramente dedicada a evangelizagdo e ao
anuncio do Evangelho.

Também merecem destaque Sao Cirilo (826-869) e Sio Metddio
(815-885), irmaos originarios de Tessalonica, que levaram a mensagem
crista aos povos eslavos. Traduziram a Sagrada Escritura para a lingua
local e criaram o alfabeto que deu origem a escrita cirilica. Seu trabalho
missionario, caracterizado pelo respeito e valorizagao das culturas, abriu
caminhos para a evangelizag¢do, tornando-os padroeiros da Europa e
simbolos da unidade entre Oriente e Ocidente.

No século XII, desponta a figura luminosa de Sao Bernardo de Claraval
(1090-1153), por quem tenho imensa admiracdo: reformador, pregador
ardoroso e grande divulgador da minha Ordem de Cister. Sua pregacao e
sua teologia centrada no amor de Deus marcaram profundamente a
espiritualidade medieval e também a minha. Sob sua influéncia, os
cistercienses se multiplicaram, fundando mosteiros que se tornaram
polos de oragao, cultura e evangelizagao por toda a Europa.

Sio Domingos de Gusmio (1170-1221), enfrentando a heresia
albigense, inaugurou um novo estilo de pregacao: simples, fundamentado
na Sagrada Hscritura e unido a pobreza evangélica. Fundou a Ordem dos
Pregadores, cujos frades levaram a Palavra as cidades e universidades,
dialogando com a cultura e iluminando as consciéncias com a luz do
Evangelho. Foi também através da pregacio dominicana que o Rosario
se difundiu como verdadeira escola de espiritualidade e sintese do
Evangelho.

Sao Francisco de Assis (1181-12206), por sua vez, encarnou a pobreza e a
alegria do Evangelho de modo singular. Seguindo Cristo pobre e

24



88.

crucificado, fez de sua vida um anuncio vivo do amor divino. Fundador
da Ordem dos Frades Menores, pregou a fraternidade universal e o amor
aos pobres. Durante as Cruzadas, encontrou-se com o sultao Al-Malik
al-Kamil (1180-1238), testemunhando que a missao também ¢ dialogo e
caminho de paz.

A Idade Média legou a Igreja uma heranga inestimavel: uma Europa
profundamente moldada pela fé, pela presenca monastica, pela arte sacra
e pela caridade. A luz do Evangelho inspirou ideais de santidade,
originou universidades, sustentou culturas e consolidou valores humanos
que permanecem como fundamentos da civilizagao ocidental.

2.3 A missdo na era das grandes navegagdes: Espanha e Portugal

89.

90.

91.

92.

Com o surgimento das grandes navegacoes, entre os séculos XV e XVI,
a missdo cristd assumiu uma nova amplitude universal. O ardor
evangelizador que havia moldado a Europa medieval estendeu-se agora
aos continentes recém-descobertos, acompanhando os empreendimentos
maritimos de Espanha e Portugal. A abertura de novas rotas comerciais e
culturais criou nao sé horizontes inéditos para o anincio do Evangelho,
mas também apresentou sérios desafios éticos, pois muitas vezes a
evangeliza¢ido se confundiu com os interesses politicos e coloniais da
época que nos fazem penitenciar até hoje.

O Reino de Portugal, amparado pelo sistema do padroado real, enviou
missionarios as terras que descobria, confiando-lhes a tarefa de anunciar
a fé e organizar a vida crista nas novas comunidades, e em algumas
situagoes impediu a missao da propria igreja. A Espanha, por sua vez,
levou o Evangelho a América Latina e as Filipinas, estruturando dioceses
e formando instituicoes de caridade e educacio. Em ambos os reinos, o
impulso missionario produziu figuras notaveis de santidade e coragem,
que uniram o zelo apostélico a defesa dos povos nativos e a promogao

da dignidade humana.

Entre esses grandes testemunhos, destaca-se Bartolomeu de Las Casas
(1484-1566), dominicano que chegou a América como colono e, tocado
pela injustica, tornou-se incansavel defensor dos indigenas. Denunciou
os abusos da colonizagdao e proclamou a igualdade de todos diante de
Deus, mostrando que a auténtica missao inclui o compromisso com a
justica e o respeito pela vida. Sua voz profética permanece como marco
da consciéncia crista diante da opressao.

Outro exemplo luminoso ¢é Sio Francisco Xavier (1506-1552),
companheiro de Santo Inacio de Loyola (1491-1556) e um dos primeiros
jesuitas. Levou o Evangelho ao Oriente, anunciando Cristo na India, nas

25



93.

94.

95.

ilhas Molucas e no Japao, e faleceu as portas da China, consumido pelo
desejo de evangelizar aquele vasto império. Seu ardor missionario e amor
pelos pobres fizeram dele um dos maiores evangelizadores da historia da
Igreja.

Sao Toribio de Mogrovejo (1538-1600), arcebispo de Lima, foi outro
grande missionario deste perfodo. Percorria pessoalmente as
comunidades mais distantes dos Andes, levando consolo, catequese e
presenca pastoral. Organizou a Igreja local, promoveu a formacao do
clero e defendeu a dignidade dos povos originarios, tornando-se exemplo
de pastor préximo e incansavel.

Matteo Ricci (1552—-1610), jesuita e pioneiro do dialogo missionario com
a cultura chinesa, encarnou uma forma nova de evangelizacio. Com
sabedoria e sensibilidade, soube dialogar com o pensamento confuciano,
valorizando o conhecimento local e apresentando o Evangelho com
respeito e profundidade. Introduziu ciéncias ocidentais, escreveu tratados
e foi acolhido como sabio e amigo. Sua vida demonstra que a verdadeira
missao se faz também no terreno do encontro e do dialogo.

Essa época de expansiao missionaria deixou frutos duradouros: escolas,
hospitais, obras de caridade e expressdes de espiritualidade popular que
enraizaram a fé nas novas culturas. A evangelizacio das Américas, da
Africa e da Asia ampliou o horizonte da Igreja e refor¢ou sua consciéncia
de ser universal — chamada a abragar todos os povos e a anunciar Cristo
em todas as nagoes, com respeito e amot.

2.4 A presenga de missionarios no Brasil

96.

97.

Um novo e decisivo capitulo da historia missionaria se abre com as
grandes descobertas maritimas dos séculos XV e XVI. A chegada dos
espanhois a América Latina e dos portugueses ao territério que viria a ser

o Brasil marcou profundamente o processo de evangelizacaio do Novo
Mundo.

Desde o inicio, 2 missao no Brasil assumiu rosto concreto através da
acao incansavel dos jesuitas, entre os quais se destacam Manuel da
Nobrega e José de Anchieta, que inclusive atuaram aqui em nossas terras.
Ambos aprenderam as linguas indigenas, redigiram catecismos, criaram
escolas e aldeamentos, e utilizaram até o teatro como meio de
evangeliza¢do. Anchieta, em particular, tornou-se conhecido como o
“apostolo do Brasil”, pelo ardor com que anunciou Cristo aos povos
originarios e trabalhou pela reconciliagdo entre colonos e nativos. Mestre
da lingua tupi, compds gramatica, poemas € pecas catequéticas,
transformando a cultura em instrumento de missao e paz.

26



98.

99.

100.

101.

102.

103.

104.

A presenca franciscana, desde o século XVI, deu a evangelizagdao
brasileira um carater popular e proximo do povo simples. Especialmente
no Nordeste e no Sul, os frades menores levaram a palavra com
linguagem acessivel, promoveram a devo¢ao mariana e cultivaram a
religiosidade popular. Fundaram conventos, cuidaram da vida pastoral
das vilas e cidades e difundiram o amor a Santo Anténio e Sao Francisco,
que se tornaram figuras queridas da fé do povo.

Os carmelitas, instalados no Brasil a partir de meados do século XVI,
uniram vida contemplativa ¢ missao popular. Espalharam a devogao a
Nossa Senhora do Carmo, que se tornaria padroeira de muitas cidades.
Sua espiritualidade silenciosa e orante marcou fortemente a vida religiosa
do pais, especialmente nas areas urbanas.

Os beneditinos, que chegaram em 1581, fundaram mosteiros que se
tornaram polos de cultura, arte sacra e espiritualidade. A partir do
equilibrio de sua Regra — “ora et labora” —, contribuiram para formar
comunidades disciplinadas e orantes, sendo até hoje referéncia de vida
monastica e cultural.

No século XVII, os mercedarios deram continuidade a obra
evangelizadora, especialmente nas regides Norte e Nordeste. Inspirados
pela espiritualidade da libertacdo dos cativos, dedicaram-se ao servico
dos necessitados e deixaram forte testemunho da dimensao social da fé.
No Rio colonial, 2 Ordem de Nossa Senhora das Mercés destacou-se na
assisténcia aos escravizados, revelando que a missao também ¢ libertagao
e compaixao.

Durante o século XIX, a presenca das Filhas da Caridade de Sao Vicente
de Paulo fortaleceu o rosto caritativo da Igreja, com atuacio em
hospitais, orfanatos e obras sociais. Ja os Redentoristas, vindos ao Brasil
no final do século XIX, tornaram-se grandes missionarios populares.
Com suas pregacoes e romarias, difundiram a devogao a Nossa Senhora
Aparecida, Padroeira do Brasil, e contribuiram para a formacio da
espiritualidade mariana do povo. Também se destacaram na
comunicacado, fundando a Radio Aparecida e a Editora Santuario.

Os salesianos, enviados por Dom Bosco em 1883, dedicaram-se a
juventude, a educacdo e a evangelizagdo. Fundaram escolas, colégios e
obras sociais por todo o pais, levando adiante o carisma da alegria e do
amor educativo. Sua presenc¢a missionaria na Amazonia marcou de modo
especial o compromisso com os povos indigenas e com a educagao das
novas geracoes.

Entre as congregacoes de origem brasileira, merecem destaque, entre
outras, as Irmazinhas da Imaculada Conceicao, fundadas por Santa
Paulina, em Santa Catarina. Elas foram as primeiras religiosas nascidas

27



105.

em solo brasileiro e dedicaram suas vidas ao cuidado dos pobres e
enfermos, tornando-se sinal da fé viva do povo.

A identidade catélica do Brasil foi profundamente moldada por essa rica
diversidade missionaria. Cada congregacdo e instituto trouxe um dom
particular do Espirito, ajudando a formar um catolicismo enraizado na
cultura e no coracio do povo: uma fé popular, devocional e solidaria,
marcada pela presenca mariana, pela catequese e pela op¢ao pelos

pobres.

2.5 A presenga missionaria no Rio de Janeiro

106.

107.

108.

109.

A historia missionaria do Rio de Janeiro tem inicio com a chegada dos
jesuitas, que acompanharam a fundacao da cidade em 1565, ao lado de
Estacio de Sa. Entre eles, destacou-se o Padre José de Anchieta, que
participou ativamente da consolidacao da nova comunidade. Sua atuacido
abrangeu a catequese dos povos indigenas, a mediacdo entre colonos e
nativos e a fundag¢do de escolas. O Colégio dos Jesuitas, situado no
Morro do Castelo, tornou-se durante séculos o principal centro
espiritual, cultural e educacional da cidade, irradiando fé e conhecimento.

Poucos anos depois, em 1590, chegaram ao Rio os beneditinos, que
ergueram o magnifico Mosteiro de Sao Bento, uma das mais belas
expressoes da arquitetura colonial brasileira. Ali, a liturgia solene, o canto
gregoriano e a vida monastica marcaram profundamente a identidade
catdlica da cidade. Além de casa de oraciao, o mosteiro foi centro de
cultura e de formagao humana, e até hoje permanece como farol
espiritual e cultural da capital fluminense.

Também em 1590, instalaram-se os carmelitas, promovendo uma intensa
devocao a Nossa Senhora do Carmo. A Igreja da Ordem Terceira do
Carmo e a antiga S¢é Catedral, onde funcionou a sede episcopal até 1970,
testemunham essa presenca fecunda. A devocao carmelita enraizou-se
tdo profundamente na religiosidade do povo carioca que Nossa Senhora
do Carmo foi proclamada padroeira da Arquidiocese.

Nos séculos seguintes, o Rio de Janeiro continuou a acolher novas forgas
missionarias. Durante o século XX, a Arquidiocese recebeu
congregacoes de vocagdo missionaria internacional, como o Pontificio
Instituto das Missoes Estrangeiras (PIME) e os Missionarios
Combonianos, que se dedicaram especialmente as periferias urbanas e as
comunidades mais vulneraveis. Seu trabalho pastoral e social contribuiu
para renovar o ardor missionario e expandir a presenca da Igreja para
além dos limites do centro urbano.

28



110.

111.

Desde os tempos de Sao José de Anchieta até as congregagoes e
institutos que atuam hoje nas diversas regioes pastorais, a Arquidiocese
do Rio de Janeiro foi moldada por uma extraordinaria variedade de
carismas missionarios. Cada um deles, a sua maneira, ajudou a formar a
identidade catdlica carioca — uma fé popular, alegre, profundamente
mariana e comprometida com os pobres e com a justica social.

E igualmente notavel a contribuicdo das congregacoes femininas, que
dedicaram suas vidas a educacio, a saude e as obras de caridade. Escolas,
hospitais e instituigdes sociais, muitas delas ainda em funcionamento, sao
frutos da presenca generosa dessas religiosas que, com espirito de
servico, traduziram o Evangelho em gestos concretos de amor e

solidariedade.

2.6 A renovagdo missionaria no século XX

112.

O século XIX ja preparava uma nova etapa na missao da Igreja, marcada
por um renovado ardor apostdlico e pelo surgimento de diversas
congregacdes missionarias. O impulso da caridade cristd encontrou-se,
nesse tempo, com os desafios trazidos pela Revolucio Francesa, que
transformou profundamente o panorama cultural, e pela Revolucio
Industrial, que levantou urgentes questOes sociais. Nesse contexto,
emergiu a figura profética de Siao Daniel Comboni (1831-1881),
missionario apaixonado pela Africa. Fundador dos Missionarios e
Missionarias Combonianos, ele compreendeu que a evangelizacdo
deveria respeitar e valorizar as culturas locais. Seu lema — “Salvar a
Africa com a Africa” — expressava uma visiao ousada e profundamente
evangélica: a missio nao como imposi¢io, mas como partilha e
promocao da dignidade de cada povo.

113. Ja o século XX seria um periodo de profunda renovagao missionaria para

114.

toda a Igreja. O dinamismo do Espirito Santo impulsionou novas
iniciativas evangelizadoras em todos os continentes ¢ favoreceu também
o florescimento de um didlogo fraterno entre as diferentes tradigoes
cristas. O movimento missionario se tornou, entao, um espago
privilegiado de cooperagao e de busca pela unidade.

Nas comunidades cristas oriundas da Reforma, o fervor missionario
ganhou for¢a, culminando na Conferéncia Missionaria de Edimburgo
(1910), que reuniu representantes de varias denominagoes em torno da
missao. Esse evento foi um marco no caminho do ecumenismo moderno
e influenciou a compreensio da missio como obra conjunta de
testemunho e servico.

29



115.

116.

Na Igreja Catoélica, o Papa Pio XI (1857-1939) deu grande impulso as
Pontificias Obras Missionarias, promovendo uma consciéncia mais viva
da responsabilidade missionaria de todo o povo de Deus. Pouco depois,
o Concilio Vaticano II (1962-1965), em seu Decreto Ad Gentes,
reafirmou de modo solene que “a Igreja peregrina é, por sua natureza,
missionaria” (n. 2). Essa afirmacdo expressa a convic¢ao de que a missao
nao ¢é apenas uma atividade entre outras, mas o proprio modo de ser da
Igreja, que existe para evangelizar e servir.

A partir desse novo horizonte conciliar, a missao passou a ser entendida
como dialogo, presenca e testemunho, mais do que como simples
expansio geografica. O anuncio do Evangelho deveria ser feito no
respeito pelas culturas, na solidariedade com os pobres e na busca da
justica e da paz. A renovagao missionaria do século XX, portanto, nao se
limitou a funda¢ao de novas obras, mas inaugurou um novo espirito e
uma nova consciéncia eclesial, profundamente marcada pelo amor e pela
universalidade do Evangelho.

2.7 Hoje: a Igreja em estado permanente de missao

117.

118.

119.

No século XXI, a Igreja vive o chamado a permanecer em estado
permanente de missao, conforme propds o Documento de Aparecida
(2007). A evangelizagao deixou de ser entendida como uma agao isolada
e passou a ser reconhecida como a prépria forma de ser da Igreja. Em
um mundo globalizado, marcado pela desigualdade, pela busca de
sentido e pela presenca cada vez mais intensa das novas tecnologias e
espagos digitais, o anuncio do Evangelho assume novos rostos: o da
proximidade, do dialogo, do testemunho e do servico.

Sao Paulo VI inaugurou o estilo missionario das viagens papalis,
tornando-se presenca viva do Evangelho em meio aos povos. Sao Jodo
Paulo II ampliou esse horizonte, levando a Boa Nova a 129 paises e
instituindo as Jornadas Mundiais da Juventude e os Encontros Mundiais
das Familias, sinais concretos de uma Igreja que deseja encontrar as
pessoas em todos os lugares. O Rio de Janeiro, em particular, teve a graca
de sediar o 2° Encontro Mundial das Familias, em 1997, e a 28 Jornada
Mundial da Juventude, em 2013, momentos que expressaram de modo
vibrante a dimensao missionaria da fé.

O pontificado de Bento XVI reforcou o fundamento espiritual da nova
evangelizacdo, centrando-a no encontro pessoal com Cristo. O Papa
Francisco, por sua vez, ampliou esse horizonte e recordou que a Igreja é
chamada a sair de si mesma, preferindo ser uma “Igreja acidentada,
ferida e enlameada por ter saido as ruas” (Evangelii Gaudium, 49). No
atual contexto, Ledo XIV (2025-) tem ressaltado a importancia da

30



120.

121.

122.

123.

124,

missao como caminho de paz desarmada e desarmante, comunhio e
dialogo entre os povos.

Nos tempos recentes, muitos santos e santas tém encarnado o ideal
missionario com o testemunho da caridade. Santa Teresa de Calcuta
(1910-1997), que aqui esteve, fundadora das Missionarias da Caridade,
consagrou-se a0s mais pobres entre os pobres, revelando no servigo a
face compassiva de Cristo. Costumava dizer: “O que fazemos ¢ apenas
uma gota no oceano. Mas, se essa gota faltasse, o oceano seria menor.”
De modo semelhante, Santa Dulce dos Pobres (1914-1992), o “Anjo
Bom da Bahia”, dedicou sua vida aos enfermos e marginalizados,
tundando as Obras Sociais Irma Dulce e transformando pequenos
gestos em uma grande corrente de amor e solidariedade. Ambas
mostraram que servir ao necessitado é a forma mais pura de evangelizar.

Os grandes eventos missionarios de nosso tempo — como as Jornadas
Mundiais da Juventude, os Encontros Mundiais das Familias e as missoes
populares — expressam de maneira concreta essa Igreja em saida, alegre
e solidaria. Os meios de comunicagao e as tecnologias digitais tornam-se
novos espagos de evangelizagdao, didlogo e comunhido. O magistério
contemporaneo reforca uma convic¢ao essencial: a Igreja é missionaria
por sua propria natureza e deve anunciar Cristo com coragem, ternura e
alegria.

Em muitas paroquias, a missao permanente ja ¢ realidade consolidada:
nao se limita a presenca fisica nos territérios, mas traduz-se em agao
continua, em contato direto com as pessoas € em servico constante as
suas necessidades espirituais e humanas. Também os movimentos e as
novas comunidades desempenham papel essencial, levando adiante seus
carismas e manifestando, nas mais variadas formas, o amor de Deus e o
acolhimento da Igreja.

O Brasil, que por séculos recebeu missionarios, tornou-se hoje também
terra de envio. Sacerdotes, diaconos, leigos e leigas participam com
generosidade de projetos missionarios além-fronteiras, promovidos por
dioceses, congregacoes, comunidades e pelos regionais da CNBB. A
consciéncia missionaria cresce em nossas comunidades, que organizam
conselhos e grupos voltados ao servico missionario, assumindo com
entusiasmo o compromisso de levar o Evangelho aos que mais precisam.

Belos testemunhos dessa presenca missionaria se encontram em
pastorais que visitam enfermos, acolhem pessoas em situagao de rua e
amparam os que vivem em extrema pobreza. Nessas expressoes
concretas de amor, a Igreja realiza sua vocagao de ser sinal de esperanca
e instrumento da misericordia de Deus.

31



125.

O futuro missionario da Arquidiocese do Rio de Janeiro continua a se
inspirar nessa tradicao viva, sendo chamada, hoje mais do que nunca, a
ser uma Igreja em saida, fiel ao mandato de Cristo e préxima do povo
que lhe foi confiado. Temos belas experiéncias do passado sempre
lembradas e, ao mesmo tempo, grandes realizagoes atuais com um
dinamismo que o Espirito Santo nos proporciona.

3. Magistério da Igreja: Os Documentos sobre a Missao

126.

Ao longo do dltimo século, a Igreja Catodlica tem produzido uma série de
documentos que expressam sua consciéncia missionaria e orientam sua
acdo evangelizadora no mundo. Esses textos — enciclicas, exortagdes,
constituicoes conciliares e instrugoes — revelam o modo como o Espirito
Santo conduz a Igreja a anunciar Jesus Cristo em cada tempo e cultura. A
seguir, apresentamos uma visao de conjunto dos principais Documentos
da Missao, destacando seus autores e a contribui¢io de cada um para a
vida pastoral e missionaria.

3.1 As raizes do impulso missionario moderno

127.

128.

129.

O século XX iniciou-se com um novo vigor missiondrio na Igreja,
marcado por profunda renovacdo espiritual e pastoral. O ponto de
partida dessa consciéncia renovada foi a carta apostolica Maximum lilud
(1919), do Papa Bento XV. Publicada logo ap6s o término da Primeira
Guerra Mundial, ela representou uma virada na compreensao da missao,
ao romper com visdes nacionalistas e afirmar que o Evangelho ¢
destinado a todos os povos, sem distingao de origem, lingua ou nagao. A
missao, dizia o Papa, nio é conquista nem extensio de fronteiras
humanas, mas servico ao Reino de Deus e testemunho da fraternidade
universal em Cristo.

Poucos anos mais tarde, Pio XI retomou e aprofundou essa orienta¢ao
em sua enciclica Rerum Ecclesiae (1926), incentivando a formacao de clero
e liderangas locais. Ele destacou que a verdadeira evangelizagdo nio
consiste em “exportar’” modelos eclesiais estrangeiros, mas em suscitar
Igrejas enraizadas nas proprias culturas, vivas e autonomas na fé. O
missionario é, portanto, aquele que ajuda cada povo a descobrir o rosto
de Cristo em sua propria histéria e expressao cultural.

O Papa Pio XII deu continuidade a esse impulso missionario com dois
importantes documentos. Na enciclica Evangelii Praecones (1951), exaltou a
vitalidade das missoes e a necessidade de novas forgas apostolicas,
recordando que o anuncio do Evangelho exige testemunho alegre e
perseverante. Ja na enciclica Fidei Donum (1957), convocou os bispos a

32



130.

131.

enviarem sacerdotes diocesanos para colaborar com as jovens Igrejas da
Africa, inaugurando uma nova forma de cooperagao missionaria entre
dioceses.

As vésperas do Concilio Vaticano II, Sao Jodo XXIII retomou essa linha
em dois textos de forte dimensiao evangelizadora. Na carta enciclica
Princeps  Pastorum (1959), destacou que os missionarios devem estar
profundamente unidos ao povo que evangelizam, partilhando sua vida e
cultura. E, na enciclica Pacew in Terris (1963), afirmou que a paz entre as
nagoes ¢ parte essencial da missao da Igreja, porque anunciar Cristo ¢é
também trabalhar pela justica e pela reconciliagao.

Esses documentos lancaram as bases para uma nova etapa da missao
catolica: mais universal, mais solidaria e profundamente enraizada no
Evangelho. O Espirito Santo, que moveu Bento XV e seus sucessores,
preparava o caminho para a grande renovacao missionaria que o Concilio
Vaticano II viria confirmar e desenvolver.

3.2 A missao a luz do Concilio Vaticano I1

132.

133.

134.

135.

O Concilio Vaticano II (1962—-1965) representa um dos maiores marcos
da renovacao missionaria da Igreja no século XX. Sob a agao do Espirito
Santo, o Concilio aprofundou a autocompreensao da Igreja e sua
presenca no mundo, reafirmando que a missio nao é apenas uma
atividade especifica, mas a propria esséncia do ser e agir eclesial.

A Constituicao Dogmatica Lumen Gentium (1964) define a Igreja como
“Luz dos Povos” e apresenta sua identidade missionaria a partir da
comunhdo trinitaria. Todos os batizados, pelo dom do Espirito,
participam da missao de Cristo, sendo chamados a irradiar a fé no meio
do mundo. A missdo, portanto, nao ¢ responsabilidade de alguns, mas
vocacao universal do Povo de Deus.

A Constituicao Pastoral Gaudium et Spes (1965) coloca a Igreja em dialogo
sincero e solidario com o mundo contemporaneo, partilhando suas
alegrias, esperancgas, tristezas e angustias. A  evangelizacio ¢
compreendida como presenca compassiva no coracao da humanidade,
promovendo a dignidade de cada pessoa e colaborando para a
constru¢dao de uma sociedade mais justa e fraterna.

A Declaracao Dignitatis Humanae (1965) reafirma a liberdade religiosa
como direito fundamental e condicdo indispensavel para o verdadeiro
anuncio do Evangelho. A fé s6 pode ser acolhida em liberdade, e a Igreja
¢ chamada a testemunhar o respeito pela consciéncia humana, caminho
auténtico de evangelizagao e paz.

33



1306.

137.

138.

O Decreto Ad Gentes (1965), texto inteiramente dedicado a atividade
missionaria, proclama que a Igreja é missionaria por natureza, pois nasce
da missao do Filho e do Espirito Santo. O documento recorda que o
anuncio do Evangelho exige formacgao adequada, colaboracdao entre as
comunidades e atencao as culturas locais. Evangelizar significa, ao
mesmo tempo, proclamar Cristo, servir ao ser humano e encarnar o
Evangelho em cada realidade histérica.

O Concilio rompeu definitivamente com a ideia de que a missao fosse
um setor isolado ou uma tarefa restrita a missionarios em terras distantes.
A partir dele, toda comunidade cristd ¢ chamada a ser missionaria, e cada
batizado, um discipulo enviado.

Os documentos conciliares inauguraram assim uma nova pastoral
missionaria: participativa, dialogal, aberta a cultura e fiel ao Espirito. A
missao passou a ser compreendida como expressaio do amor de Deus
que se comunica e se faz préximo. O Vaticano II plantou, dessa forma,
as sementes da Igreja em saida, que continua a florescer no caminho da
evangelizacao de nosso tempo.

3.3 Sao Paulo VI: evangelizagio no mundo atual - a missio como

139.

140.

dialogo

Sao Paulo VI foi o grande intérprete e aplicador do Concilio Vaticano 11,
conduzindo a Igreja a compreender a missao em sintonia com os
desafios do mundo moderno. Entre seus escritos, a enciclica Ecclesiam
Suam (1964) ocupa lugar especial. Nela, o Papa apresenta o dialogo como
o novo estilo missionario da Igreja, chamado a substituir uma atitude de
defesa ou de confronto por uma presenga acolhedora, firme na verdade e
aberta ao encontro. A Igreja, diz Paulo VI, deve “entrar em didlogo com
o mundo em que vive”, tornando-se palavra, mensagem e comunicagao

viva (ES 67).

O Papa descreve quatro circulos que expressam concretamente o alcance
desse dialogo missionario. O primeiro é o didlogo com toda a
humanidade, no qual a Igreja se aproxima do mundo moderno
reconhecendo o que ha de verdadeiro e bom em cada cultura e
colaborando para o bem comum. O segundo ¢ o didlogo com os que
creem em Deus, especialmente com judeus, mugulmanos e seguidores de
outras tradi¢cdes religiosas, num espirito de respeito e fraternidade. O
terceiro circulo é o didlogo ecuménico com os cristios nao catoélicos,
sinal do amor e da unidade que o Evangelho exige. Por fim, o quarto é o
dialogo interno da propria Igreja, entre pastores e fiéis, entre tradicao e
renovagao, vivido na escuta e na comunhao. Esses quatro niveis mostram

34



141.

142.

143.

que a missao é um movimento que nasce do cora¢ao da Igreja e se abre
em direc2o a toda a humanidade.

Essa compreensio amadureceu na exortacao apostolica Evangelii
Nuntiandi (1975), considerada um dos textos mais importantes do
magistério missionario contemporaneo. Nela, Paulo VI afirma que
evangelizar ¢ a propria identidade da Igreja: ela existe para anunciar o
Evangelho e fazé-lo penetrar em todas as dimensées da vida humana. A
evangelizagdo nao ¢ uma tarefa opcional, mas um modo de ser. O Papa
ressalta que o primeiro andincio do Evangelho acontece pelo testemunho
de vida, que deve unir fé e compromisso social, palavra e agao.

Essa visao ja estava antecipada na enciclica Populorum Progressio (1967),
onde Paulo VI fala do “desenvolvimento integral” como forma concreta
de evangelizagao. Promover a justi¢a, a solidariedade e o bem comum ¢,
portanto, parte integrante da missdo. Evangelizar significa ajudar o ser
humano a crescer em dignidade, libertando-o de todas as formas de
miséria, e conduzindo-o a plenitude da vida em Ciristo.

Por meio desses ensinamentos, Sao Paulo VI estabeleceu as bases da
evangelizacdo contemporanea: uma missao que se realiza no dialogo, no
testemunho e no servigo, e que busca anunciar o Evangelho com amor,
respeito e profunda esperan¢a no cora¢ao do mundo.

3.4 Sao Joao Paulo II: A missdo como identidade da Igreja

144,

O pontificado de Sio Joao Paulo II foi profundamente marcado por uma
consciéncia missionaria universal. Seu magistério refor¢ou a convic¢ao de
que a Igreja existe para evangelizar e que toda a sua vida deve refletir a
missao recebida de Cristo. Essa visao alcanca sua expressio mais
completa na enciclica Redemproris Missio (1990), na qual o Papa reafirma
com for¢a que a missao “ad gentes” continua sendo atual e
indispensavel.

145. Joao Paulo II recorda que a missio niao ¢ apenas um programa de

140.

expansao, mas um ato de amor. O anuncio de Jesus Cristo é um servico
prestado a humanidade, um testemunho de fé que respeita as culturas e
se encarna nas realidades concretas dos povos. Evangelizar é tornar
presente o amor redentor de Cristo, que transforma a vida e oferece
esperanca. O dialogo, o respeito e a valorizagao das culturas locais sao
apresentados como dimensoes essenciais da evangelizagao.

Na Redemptoris Missio, o Papa também reage a tenta¢ao de considerar a
missao superada ou desnecessaria. Foi um documento importantissimo
nesse momento historico. Ele insiste que o mundo contemporaneo, com
suas contradi¢Oes e desafios, continua necessitado de ouvir o Evangelho,

35



147.

148.

149.

fonte de liberdade e salvacao. O anuncio de Cristo nao ¢ imposi¢ao, mas
convite a vida nova, e a Igreja, como discipula e serva, deve proclama-lo
com coragem e humildade.

Essa mesma inspiracdo perpassa as exortacoes pos-sinodais Ecclesia in
Africa, Ecclesia in America, Ecclesia in Asia, Ecclesia in Oceania e Ecclesia in
Europa (1995-2003). Nessas obras, Joao Paulo II aplica a teologia da
missao aos diferentes continentes, valorizando suas culturas e desafios
proprios. Na Africa, destaca a necessidade de reconciliagao, justica e paz;
na América, enfatiza a unidade e a opcio pelos pobres; na Asia, propée o
dialogo inter-religioso e a incultura¢ao; na Oceania, a comunhdo na
diversidade; e na Europa, a renovagao da fé em meio a secularizacao.

Em todos esses textos, o Papa apresenta o discipulo missionario como
aquele que testemunha a esperanca do Cristo ressuscitado e se deixa
guiar pelo Espirito Santo. A missdo é apresentada nao como dever
pesado, mas como resposta de amor e gratidao.

Com Sio Joao Paulo 11, a Igreja redescobriu a alegria de ser missionaria,
chamada a anunciar Cristo com a forca da fé, a beleza da santidade e a
esperanca de quem caminha com a humanidade rumo ao Reino de Deus.

3.5 Bento XVI: missao como partilha, por atragido

150.

151.

152.

Para Bento XVI, a missio tem sua origem no encontro pessoal e
transformador com Jesus Cristo. . esse encontro que da sentido a vida e
abre o coragio ao anuncio do Evangelho. Logo no inicio de seu
pontificado, o Papa expressou essa convic¢ao de modo memoravel: “Na
origem do ser cristio nao ha uma decisao ética ou uma grande ideia, mas
o encontro com uma Pessoa que da a vida um novo horizonte e um
rumo decisivo” (Deus Caritas Est, 1). A missdo, portanto, nao é imposi¢ao
nem estratégia, mas partilha de uma experiéncia de amor e de verdade.

Bento XVI compreende a evangelizagdo como participacao na missao do
Filho, enviado pelo Pai na forca do Espirito Santo. Evangelizar ¢ servir a
verdade que liberta e oferece sentido. A Igreja, segundo ele, nao impde
nada, mas propoe com humildade o dom que recebeu de graca. A fé é
sempre convite, jamais imposi¢ao; ela se comunica nao por proselitismo,
mas “por atragao”, pela beleza e autenticidade de uma vida transformada
por Cristo.

No discurso de abertura da Conferéncia de Aparecida (2007), o Papa
reafirmou que o testemunho ¢é a forma mais convincente de
evangelizacao. O cristio que vive unido a Deus torna-se reflexo do amor
divino e atrai outros pelo exemplo de vida, pela serenidade e pela

36



153.

154.

155.

esperan¢a que comunica. Evangelizar é contagiar pela alegria de quem
encontrou o Senhor.

A FEucaristia ocupa lugar central em sua visaio missionaria. Em
Sacramentum Caritatis (84), Bento XVI recorda que a missido brota da
mesa do altar, pois quem participa da Ceia do Senhor ¢ enviado ao
mundo para anunciar o amor de Deus. A celebra¢io eucaristica alimenta
a fé e transforma o fiel em testemunha viva do Evangelho.

Para Bento XVI, o missionario é alguém que fala de Deus porque O
experimenta no mais intimo do coracao. Ele comunica a verdade com
amor e humildade, consciente de que a fé sé se transmite pelo
testemunho da caridade. “Quem encontrou realmente Cristo nao pode
guarda-lo para si: deve anuncia-lo” (Mensagem para o Dia Mundial das
Missoes, 2012).

Assim, o nucleo do pensamento missionario de Bento XVI pode ser
resumido na convicgao de que a Igreja evangeliza pela beleza da ¢, pela
forca do amor e pela alegria serena de quem vive em comunhio com
Cristo. A missao ¢, em sua esséncia, um dom que se oferece e uma luz
que atral.

3.6 Papa Francisco: A missao e a alegria do Evangelho

156.

157.

158.

O pontificado do Papa Francisco recoloca a missao no centro da vida da
Igreja, propondo uma profunda renovagao pastoral e espiritual. Desde o
infcio, ele convida todos os batizados a viverem uma “Igreja em saida”,
fiel ao mandato do Senhor e disposta a ir a0 encontro das periferias
geograficas e existenciais. Essa visdo estda claramente expressa na
exortacdo apostolica Evangelii Gaundium (2013), verdadeiro manifesto
missionario do nosso tempo.

Francisco afirma que a alegria do Evangelho é o cora¢io da missao.
Evangelizar ¢ transmitir a alegria de quem encontrou Cristo e
experimenta a misericordia do Pai. Por isso, o Papa insiste que uma
Igreja fechada em si mesma perde o frescor do Evangelho; ¢ preciso uma
Igreja que saia, que escute, que se envolva e que caminhe junto com o
povo. A missao, assim, torna-se expressiao da ternura de Deus e resposta
as feridas do mundo.

Em sua proposta pastoral, o Papa sublinha que a evangelizagao deve ser
realizada com espirito de misericordia e proximidade. Critica toda forma
de autorreferencialidade e convida a uma conversio pastoral
permanente, na qual o discipulo missionario seja testemunha da alegria,
da compaixdo e do servico. Evangelizar é tocar a vida das pessoas com
gestos concretos de amor, escuta e solidariedade.

37



159.

160.

161.

Essa visao se amplia na enciclica Laudato Si° (2015), na qual Francisco
propde uma evangeliza¢ao ecoldgica e integral. O cuidado com a criacao
¢ apresentado como parte essencial da missao, pois o anuncio de Cristo
inclui a defesa da vida em todas as suas dimensdes. A “conversao
ecologica” é vista como expressio da conversao missionaria: quem
encontra Deus na criagdo compromete-se a cuidar da casa comum e a
proteger os mais pobres, que sofrem mais com a degradacao ambiental.

Em Gandete et Excsultate (2018), o Papa retoma a dimensao missionaria da
santidade. Para ele, a santidade ndo ¢ privilégio de poucos, mas vocagao
de todos os batizados. A santidade cotidiana, feita de pequenos gestos de
amor e servico, ¢ o modo mais auténtico de evangelizar no mundo atual.
A missao nasce, assim, do coragao santificado que reflete a alegria do
Evangelho em meio as realidades simples da vida.

O testemunho missionario de Francisco convida a Igreja a redescobrir a
beleza da simplicidade e da ternura. A evangelizacdo, para ele, ¢
inseparavel da alegria, da compaixdo e da esperanca. Evangelizar ¢ tornar
visivel o rosto misericordioso de Deus e levar ao mundo a alegria que
nasce do encontro com Cristo vivo.

3.7 Papa Ledao XIV: a missdo, o cuidado com os que sofrem e paz para o

162.

163.

164.

mundo

Ainda nos primeiros meses de seu pontificado, o Papa Ledao XIV tem
manifestado com clareza uma visdo profundamente missiondria e
pastoral. Desde o inicio de seu ministério, ele expressa o desejo de que
toda a Igreja redescubra o sentido do envio e da caridade, tornando-se
sinal vivo de esperanca e instrumento de reconciliagao entre os povos.

Em sua primeira béncao Urbi et Orbz, dirigida a Diocese de Roma e ao
Mundo em 8 de maio de 2025, o Santo Padre apresentou uma mensagem
de forte inspiracao missionaria. Falando ao coragao do povo, afirmou:
“Devemos procurar juntos o modo de ser uma Igreja missionaria, uma
Igreja que constréi pontes, que constrél o didlogo, sempre aberta para
acolher a todos, como esta Praga, de bragos abertos, a todos aqueles que
precisam da nossa caridade, da nossa presenca, de dialogo e de amor.”
Suas palavras recordam que a missao comega na acolhida e se concretiza
no amor fraterno que abraca o mundo inteiro.

Poucos dias depois, em sua homilia na Missa de inicio do Ministério
Petrino, em 18 de maio de 2025, Leao XIV reforcou essa mesma
perspectiva, dizendo que “a propria Igreja, em todos os seus membros, é
chamada a ser, cada vez mais, uma Igreja missionaria, que abre os bracos
ao mundo, que anuncia a Palavra e que se torna fermento de concordia

38



165.

166.

167.

168.

para a humanidade”. O Papa vé a missao como gesto de comunhio e
servico, expressao da caridade que se traduz em paz e dialogo.

Em discurso aos participantes da Assembleia Geral das Pontificias Obras
Missionarias, no dia 22 de maio de 2025, o Papa destacou a urgéncia de
renovar o ardor apostélico e o compromisso missionario de todo o povo
de Deus. Disse ele: “A promogiao do zelo apostolico entre o Povo de
Deus continua a ser um aspecto essencial da renovaciao da Igreja, tal
como foi pensada pelo Concilio Vaticano 11, e ¢ ainda mais urgente nos
nossos dias. O nosso mundo, ferido pela guerra, pela violéncia e pela
injusti¢a, necessita ouvir a mensagem evangélica do amor de Deus e
experimentar o poder reconciliador da graca de Cristo. Devemos levar a
todos os povos a promessa evangélica de uma paz verdadeira e
duradoura.”

Na homilia do Jubileu do mundo missionario e dos migrantes, em 5 de
outubro de 2025, o Papa Leio XIV reforcou que a consciéncia
missionaria nasce do desejo de levar consolo e esperanca aos que sofrem.
Disse que o Espirito Santo envia a Igreja as periferias do mundo, muitas
vezes marcadas pela dor, pela injustiga e pela exclusdo, para continuar a
obra redentora de Cristo.

Essa visdo encontrou expressao em sua primeira exortagao apostolica,
Dilexi te (4 de outubro de 2025), redigida em colabora¢ao com o Papa
Francisco. O documento retoma os temas do amor, da paz e do cuidado
pelos pobres, propondo uma espiritualidade missionaria centrada na
ternura e na misericordia. Para Ledo XIV, a missdo nao ¢ apenas anincio,
mas presenca solidaria junto aos que mais sofrem; nio ¢ apenas palavra,
mas gesto concreto de amor que transforma e pacifica.

Em sua breve, mas ja fecunda atuagdo, o Papa Ledao XIV tem mostrado
que a missdo da Igreja é inseparavel do servico a paz e a dignidade
humana. Sua palavra e seu exemplo apontam para uma Igreja de portas
abertas, animada pelo Espirito e comprometida em levar a todos o
Evangelho da compaixao.

3.8 Documentos missionarios de outros organismos da Curia Romana

169.

Apbs o Concilio Vaticano 11, diversos organismos da Curia Romana
continuaram a aprofundar a reflexdo sobre a natureza e os caminhos da
missao. Seus documentos evidenciam que evangelizar é, a0 mesmo
tempo, testemunhar e dialogar, e que o didlogo verdadeiro ¢é parte
essencial da propria evangelizagao.

A miissao como didlogo e testemunho

39



170.

171.

Dois textos do Pontificio Conselho para o Diilogo Inter-religioso,
Didlogo ¢ Missao (1984) e Didlogo ¢ Ansincio (1991), expressam de modo
exemplar essa complementaridade. Ambos ensinam que didlogo e
anuncio nao se excluem, mas se sustentam reciprocamente: o dialogo é
expressao do amor e do respeito, e o anuncio é testemunho da verdade
recebida de Cristo. Evangelizar, portanto, é escutar, conviver e cooperar
com todos, buscando a paz e o bem comum. Esses documentos
recordam que o missionario é chamado a ser presenca de amizade e
ponte de comunhido, sobretudo em contextos religiosos e culturais
diversos.

No mesmo espirito, a Congregacao para a Evangelizagio dos Povos
publicou a instrucao Cooperatio Missionalis (1988), que valoriza a
corresponsabilidade de todo o povo de Deus na missao. O texto destaca
que a evangelizagao nao ¢ tarefa exclusiva de religiosos ou missionarios
ad gentes, mas compromisso de todas as comunidades, dioceses, leigos e
consagrados. A instru¢do incentiva a oragao, a coopera¢ao material € o
envio de pessoas como formas concretas de participar da missao
universal da Igreja.

A centralidade de Cristo na missao

172.

173.

A Congregacao para a Doutrina da Fé também contribuiu de modo
significativo ao reafirmar a centralidade de Cristo na obra evangelizadora.
Sob a orientacdo do cardeal Joseph Ratzinger, foi publicada a declaracao
Dominus Iesus (2000), que recorda que Jesus Cristo ¢ o tnico Salvador e
que a Igreja é o sacramento universal da salvacdo. Esse texto responde ao
relativismo religioso e fundamenta a missao na verdade do Evangelho,
sem deixar de promover o dialogo respeitoso com todas as crengas.

Mais tarde, a mesma Congregacao publicou a Nota Doutrinal sobre alguns
aspectos da Evangelizacao (2007), reforcando que o ato de evangelizar nio
deve ser confundido com proselitismo, pois a fé ¢ um dom que se
propoe e nunca se impoe. Evangelizar é servir a verdade, oferecendo ao
mundo o testemunho alegre do amor de Deus.

Usma missdo integral para o nosso tenipo

174. Lidos em conjunto, esses documentos revelam um fio condutor que

atravessa todo o magistério missionario recente: a missao ¢ expressao da
propria natureza da Igreja e envolve toda a pessoa e toda a sociedade.
Evangelizar ¢ proclamar Cristo, servir aos pobres, cuidar da criagdo e
promover a comunhio entre os povos. O agente de pastoral é chamado a
ser discipulo missionario, enraizado na Palavra e movido pela caridade,
capaz de dialogar com o mundo e transformar a realidade com gestos
concretos de amor e justiga.

40



3.9 Conferéncias Gerais do Episcopado Latino-Americano e Caribenho

175.

176.

177.

178.

179.

180.

As Conferéncias Gerais do Episcopado Latino-Americano e Caribenho,
promovidas pelo CELAM (Conselho Episcopal Latino-Americano),
tiveram papel decisivo na formagao da consciéncia missionaria do
continente. Desde a primeira assembleia, em 1955, até os dias atuais,
esses encontros expressam a caminhada conjunta das Igrejas locais, que
buscam viver a missao de Cristo de forma encarnada nas realidades de
seus povos.

A primeira conferéncia, a de fundacao do CELAM, realizada no Rio de
Janeiro em 1955, foi um marco inaugural. Nela, os bispos reafirmaram o
compromisso da Igreja com a evangelizacdo e com a promog¢ao humana
em um continente em transformagao. Ja a conferéncia de Medellin, em
1968, assumiu de maneira corajosa as orientagoes do Concilio Vaticano
IT e aplicou-as ao contexto latino-americano, acentuando a opg¢ao
preferencial pelos pobres e a necessidade de uma evangelizacao
libertadora, que unisse fé e vida, espiritualidade e compromisso social.

Em Puebla, em 1979, a Igreja latino-americana renovou sua vocagao
missionaria, colocando o rosto dos pobres, dos jovens e dos povos
indigenas no centro da agao evangelizadora. A conferéncia destacou que
a missao nasce do encontro com Cristo e se concretiza na solidariedade e
na defesa da dignidade humana.

Santo Domingo, em 1992, trouxe nova énfase a dimensio cultural da
evangelizacido, destacando o dialogo entre fé e cultura e a importancia da
nova evangelizacao diante das mudangas sociais e religiosas do
continente.

A conferéncia de Aparecida, em 2007, em que participou o entao cardeal
Jorge Mario Bergoglio, futuro Papa Francisco, marcou um novo
momento na consciéncia missionaria da Igreja latino-americana. Seu
documento final propos a “missido continental”, conclamando todas as
comunidades a viverem um estado permanente de missao. A
evangelizagdo ¢ apresentada como discipulado e comunhio, chamando
cada batizado a ser missionario em todos os ambientes da vida.

O caminho tracado por essas conferéncias revela um amadurecimento
progressivo da Igreja na América Latina e no Caribe: de uma pastoral de
conservacao para uma pastoral decididamente missionaria. A missao,
nesses documentos, ¢ entendida como servigo, compromisso com 0s
pobres e testemunho de esperanca, fazendo da Igreja um sinal do amor
de Deus no continente da esperanca.

41



3.10 Conferéncia Nacional dos Bispos do Brasil

181.

182.

183.

184.

185.

186.

A Conferéncia Nacional dos Bispos do Brasil (CNBB) tem
desempenhado papel fundamental na reflexdio e na promocao da
consciéncia missionaria da Igreja em nosso pais. Ao longo de sua
historia, seus documentos e diretrizes pastorais vém reafirmando que a
missao ¢ o eixo central de toda a acdo evangelizadora.

As Diretrizes Gerais da Ac¢ao Evangelizadora da Igreja no Brasil
constituem o principal instrumento de orientagdo pastoral e missionaria
das dioceses. Nelas, a missdo aparece como paradigma que unifica todas
as dimensoes da vida eclesial: liturgia, catequese, caridade, didlogo e
transformacao social. A CNBB tem insistido que a missao nao é apenas
um conjunto de atividades, mas o modo de ser e de agir da Igreja em
todos os lugares e tempos.

Entre os documentos mais significativos, destaca-se o Documento 100,
Comunidade de Comunidades: nma Nova Paroguia — a conversao pastoral da
paroquia. Nele, a CNBB propée uma profunda renovacio da vida
paroquial, convidando as comunidades a passarem de uma pastoral de
manutenc¢ao para uma pastoral decididamente missionaria. A pardquia é
chamada a tornar-se casa de comunhio, centro de formacao de
discipulos missionarios e ponto de partida para o antuncio do Evangelho
nas periferias urbanas e existenciais.

Desde o final do século XX, a missao da Igreja em contexto urbano tem
ocupado lugar cada vez mais relevante no discernimento pastoral da
CNBB. As grandes cidades, marcadas pela desigualdade, pelo
individualismo e pela busca de sentido, sio vistas como campos
privilegiados para o testemunho e a solidariedade. A Igreja é convidada a
ser presenca acolhedora e profética nesses espagos, anunciando o
Evangelho com linguagem proxima e com gestos concretos de amor. A
presenca dos circulos biblicos em nossa tradicao evangelizadora deve
continuar se multiplicando para que a nossa capilaridade ocorra nessa
nossa cidade.

Na série Estudos da CNBB, ha importantes contribui¢cbes sobre o tema.
Entre elas, o Estudo 108, Missao e Cooperacao Missiondria: Orientacies para a
animagao missiondria da Igreja no Brasil, e o Estudo 117, Projeto Igrejas Irmas,
que propde formas concretas de partilha missionaria entre dioceses e
regides do pafs. Mais recentemente, a publicacao Conselhos Missiondrios: a
servigo da animagao missiondria da Igreja no Brasil (2025) reforca o papel dos
Conselhos Missionarios Paroquiais, Diocesanos e Regionais como
instrumentos de articulacao, formacao e envio.

Esses textos mostram a vitalidade missionaria da Igreja no Brasil e o
compromisso da CNBB em manter viva a chama do anuncio e do

42



servico. A missdo, entendida como presenca fraterna e transformacao
evangélica da realidade, continua a inspirar as comunidades a viverem sua
fé de forma dinamica e encarnada, fiel a0 mandato de Cristo e atenta as
necessidades do povo. O trabalho de incentivar as comissoes
missionarias querem responder a esse apelo.

4. Missdao como paradigma de toda a vida da Igreja

187.

Todo o povo de Deus ¢ sujeito da missao. Toda a Igreja ¢ missionaria
por natureza. Nao apenas alguns, mas cada batizado ¢ chamado a ser
discipulo missionario. Esta mensagem ¢é central no Documento de
Aparecida e na exortagdo apostolica Ewvangelii Gaudinm, do Papa
Francisco. Desde a primeira saudagdo, no dia mesmo de sua eleigao, o
Papa Leao XIV vem confirmando a prioridade da missao na Igreja.

4.1 A natureza da Igreja é missionaria

188.

189.

190.

O Concilio Vaticano II proclamou com clareza: “A Igreja peregrina é,
por sua natureza, missionaria” (AG 2). Antes mesmo do Decreto sobre a
Atividade Missiondria afirmar essa verdade, a Constituicao Dogmitica sobre a
Igreja ja apresentava solenemente a “Indole missionaria” do Povo de
Deus. Instituida por Cristo para “fazer discipulos todos os povos” (Mt
28,19), a Igreja participa do designio divino de salvagao universal,
assumindo tudo o que encontra de bom e verdadeiro nas culturas onde
se insere e despertando em todos os seus membros a consciéncia de sua
responsabilidade missionaria (LG 17).

Sao Paulo VI retomou e aprofundou esse ensinamento na exortagao
apostolica Evangelii Nuntiandi (1975), ao afirmar que a Igreja existe para
evangelizar. Sao Jodo Paulo II, na enciclica Redemptoris Missio (1990),
destacou que a missao nao é um setor ou um programa particular, mas o
eixo que da forma e sentido a toda a vida e agao eclesial. O Papa
Francisco, na exortacao Evangelii Gaudinm (2013), convida toda a Igreja a
uma “saida missionaria”, indo ao encontro daqueles que carecem da
experiéncia viva da amizade com Cristo. Essa “saida” niao ¢ uma opg¢ao
secundaria, mas o modelo de todas as atividades eclesiais.

Assim, a missao nao ¢ uma tarefa acessoria, mas a propria razao de ser da
Igreja. Ela existe para anunciar Jesus Cristo e testemunhar o seu amor até
os confins da terra. O Evangelho nao ¢é apenas proclamado por palavras,
mas confirmado pela vida dos fiéis que vivem o amor de Deus em gestos
concretos de fé, esperanca e caridade. Eis o nosso grande desafio de
traduzir isso em nossa época e em nossa realidade.

43



191.

192.

O Novo Testamento ¢é explicito nesse sentido: “Depois de falar com os
discipulos, o Senhor Jesus foi elevado ao céu e sentou-se a direita de
Deus. Entao os discipulos foram anunciar por toda parte, e o Senhor
cooperava com eles, confirmando a palavra pelos sinais que a
acompanhavam” (Mc 16,19-20). “Foi-me dada toda a autoridade no céu
e na terra. Ide, pois, e fazei discipulos todos os povos, batizando-os em
nome do Pai, do Filho e do Espirito Santo. Ensinai-os a observar tudo o
que vos mandei. Eis que estou convosco todos os dias, até o fim dos
tempos” (Mt 28,18-20). “Voés sois as testemunhas destas coisas. Eu
enviarei sobre vés o que meu Pai prometeu” (Lc 24,48-49). “Recebereis a
tforca do Espirito Santo, que vira sobre vos, e sereis minhas testemunhas
em Jerusalém, em toda a Judeia e na Samaria, e até os confins da terra”

(At 1,8).

Toda a Igreja, portanto, é missionaria por esséncia. Cada batizado ¢é
chamado a ser discipulo e missionario, participe da grande obra de Deus
que continua na histéria.

4.2 A Missao Paradigmatica

193.

194.

195.

A missao apostolica, continuada pela Igreja ao longo da historia, deve ser
compreendida e vivida em dois planos inseparaveis: o da a¢ao organizada
e o do paradigma que inspira toda a vida eclesial. O paradigma
missionario nao se limita a atividades especificas, mas envolve a
totalidade da existéncia e da atuagdo da Igreja. Ele alcanca suas
instituicdes —  Arquidiocese,  Vicariatos, Foranias, Paréquias,
Comunidades, Oratoérios e Capelas —, assim como as pastorais, servicos
e movimentos, tornando a missao o critério orientador de todas as
decisbes, estruturas e iniciativas pastorais. Aqui temos também a vida
consagrada de antiga e nova tradicao. Tudo deve ser pensado e realizado
em chave missionaria.

Essa distingdo foi apresentada com grande clareza pelo Papa Francisco
durante seu encontro com os Bispos do Conselho Episcopal
Latino-Americano (CELAM), no Centro de Estudos do Sumaré, por
ocasiao da Jornada Mundial da Juventude, no Rio de Janeiro (28 de julho
de 2013). Naquele discurso, o Papa afirmou: “A missio paradigmatica
implica colocar em chave missionaria a atividade habitual das Igrejas
particulares.”

Em sua exortacio Evangelii Gandinm, Francisco retoma essa intuicao,
recordando as palavras de Redemptoris Missio: “Nao se pode perder a
tensao para o andncio [aos que estdo longe de Cristo], porque esta ¢ a
tarefa primaria da Igreja” (RM 28); “[A atividade missionaria] ainda hoje
representa o maior desafio para a Igreja” (RM 37); e “a causa missionaria
deve ser (...) a primeira de todas as causas” (RM 1). Em seguida, ele

44



interpela:  “Que sucederia se tomassemos realmente a sério estas
palavras? Simplesmente reconhecerfamos que a ag¢do missionaria é o

paradigma de toda a obra da Igreja” (EG 15).

196. Seria um equivoco reduzir a evangelizacao a um conjunto de planos e
estratégias, como se a fé dependesse de cronogramas ou estruturas. Por
isso, o Papa introduz a nogao de wmissdo paradigmatica como algo mais
profundo e abrangente. Na Ewvangelii Gaundium, explica: “Nao se deve
pensar que, na missao paradigmatica, se abandonam ou se esquecem as
agoes programaticas. Ao contrario, trata-se de lhes dar um novo
dinamismo, convertendo-as num paradigma capaz de impregnar todas as
estruturas eclesiais e todos os planos pastorais” (EG 33).

197. No mesmo discurso ao CELLAM, Francisco reforca: nao basta elaborar
novos projetos. E necessatia uma verdadeira conversio pastoral que
coloque a missdao no centro de toda a vida da Igreja. “A missdao nao esta
no fim, como uma conclusio ou apéndice, mas no coracio da vida
crista.”

198. Assim, a missao paradigmatica nao ¢ um setor isolado da pastoral, mas a
alma que vivifica todas as dimensdes da Igreja e transforma cada uma
delas em oportunidade de saida missionaria. Essa compreensio ¢
profundamente atual e desafia nossas comunidades a revisarem suas
praticas e prioridades. Programas e estruturas so6 dardao frutos se forem
animados por uma auténtica visao missionaria, capaz de renovar o ardor
apostolico e de inspirar todas as expressoes da vida eclesial.

4.3 Conversdo missionaria

199. O Documento de Aparecida, fruto da V Conferéncia Geral do
Episcopado Latino-Americano e do Caribe (2007), reatirma com vigor
que a Igreja existe para evangelizar. Inspirada pelo Espirito Santo, a
assembleia dos bispos propos uma profunda conversiao pastoral, ou
seja, uma transformac¢dao no modo de pensar, sentir e agir da Igreja, para
que toda a sua vida se torne verdadeiramente missionaria. Aparecida
recorda que nao basta conservar estruturas e costumes: ¢ necessario
superar a pastoral de mera manuten¢ido e assumir uma pastoral

decididamente missionaria (DAp 370, 548).

200. A conversao pastoral consiste em reorientar toda a a¢ao eclesial — suas
estruturas, métodos, linguagem e prioridades — a luz do Evangelho e da
missao. Trata-se de um processo a0 mesmo tempo espiritual e pratico:
espiritual, porque nasce do encontro pessoal com Cristo; pratico, porque
exige revisar habitos, estilos e modelos de organizac¢ao. Aparecida define
essa conversaio como um retorno as fontes e um reencontro com o
“primeiro amor” (Ap 2,4), para que a Igreja redescubra sua identidade de

45



201.

202.

203.

204.

205.

discipula missionaria. “A conversio pastoral exige abandonar as
estruturas caducas que ja nao favorecem a transmissao da fé e formar
comunidades de discipulos missionarios que vivam em comunhdo e
participem ativamente da vida eclesial” (DAp 365).

O discipulado missionario ¢ apresentado como o novo modo de ser
Igreja. O verdadeiro discipulo é aquele que se deixa evangelizar e,
movido pelo Espirito, evangeliza. A conversdo pastoral ¢, portanto,
inseparavel da conversio discipular: cada cristio é chamado a permitir
que Cristo o forme e o envie. “O encontro com Jesus Cristo é o ponto
de partida da conversiao, da comunhio e da solidariedade” (DAp 243). “A
Igreja precisa formar discipulos missionarios que, em meio ao mundo,
sejam testemunhas alegres do Evangelho” (DAp 278).

Essa conversio niao se restringe ao nivel pessoal, mas implica também
mudancas institucionais e estruturais. Aparecida fala de Igrejas locais em
“estado permanente de missao” (DAp 551), nas quais tudo — a liturgia,
a catequese, a administracdo e a pastoral — se organiza em fung¢ao do
anuncio. Isso supoe uma revisao constante das paroquias e comunidades,
para que se tornem espacos de acolhida, comunhao e envio (DAp 170,
372). Também requer a participagao ativa dos leigos e leigas e a
superacao de modelos clericalizados, favorecendo uma Igreja mais
simples, proxima e centrada no essencial.

A conversio pastoral ¢ inseparavel da conversio espiritual. O
missionario nao anuncia uma ideia, mas uma Pessoa viva: Jesus Cristo.
“O missionario nao anuncia uma teoria, mas uma Pessoa com quem fez
uma profunda experiéncia de amizade” (DAp 243). Sem oracdo, sem
escuta da Palavra e sem Eucaristia, a pastoral corre o risco de se reduzir a
mero ativismo. Por isso, a conversao pastoral comeca no coragiao, na
docilidade ao Espirito Santo, que renova e envia.

O Papa Francisco — que participou ativamente de Aparecida — retoma
essa inspiracao na Ewvangelii Gaudinm (2013), descrevendo a Igreja em
saida como fruto dessa conversio. “Sonho com uma op¢ao missionaria
capaz de transformar tudo, para que os costumes, os estilos, os horarios,
a linguagem e toda a estrutura eclesial se tornem um canal adequado para
a evangelizacao do mundo atual” (EG 27).

A conversao missionaria €, assim, um processo continuo que conduz da
autorreferéncia ao servico, do fechamento ao encontro, da conservacao a
renovagao. Ela pede escuta, discernimento e coragem para mudar o que
for necessario em vista da missao. Uma Igreja convertida pastoralmente ¢é
uma Igreja que se deixa conduzir por Cristo e se torna, de modo mais
auténtico, uma comunidade de discipulos missionarios a servico da vida e
da esperanga.

46



4.4 Os pobres: interlocutores privilegiados da missio

206.

207.

208.

209.

210.

211.

A missao da Igreja possui sempre uma dimensao social. Evangelizar ¢é
também comprometer-se com a vida, com a justi¢a e com a dignidade de
cada ser humano, especialmente dos mais pobres e vulneraveis. A
preferéncia pelos pobres nao ¢ uma escolha ideolégica, mas expressao da
fidelidade a Cristo, que se fez pobre por amor e se identificou com os
pequenos. Assim, a missao cristd ¢, a0 mesmo tempo, espiritual e
transformadora: proclama o Evangelho e testemunha que ¢é possivel
viver de modo novo, em fraternidade, solidariedade e paz.

Na exortacao Dilexi Te, o Papa Ledo XIV reafirma uma convic¢ao
central: a missdo da Igreja nasce do amor de Cristo. Evangelizar nao é
uma estratégia humana, mas uma resposta ao amor de Deus, que se fez
proximo e misericordioso. O Papa recorda que o primeiro movimento
missionario ¢é interior: deixar-se alcangar por esse amor. S6 quem
experimenta a ternura de Cristo pode comunica-la autenticamente ao
mundo.

A missdo, portanto, tem uma raiz espiritual profunda — ¢ a extensdo da
caridade divina na histéria. Evangelizar é tornar presente o amor de
Deus onde ele é esquecido, negado ou ferido. Por isso, a opgao pelos
pobres ¢é inseparavel da missao: ¢ entre eles que o Evangelho se torna
mais visivel e urgente.

A Igreja é missionaria quando assume um estilo de vida simples,
servidora e solidaria. A opgao pelos pobres niao ¢ agenda politica, mas
exigéncia evangélica. Jesus viveu entre os humildes, tocou os
marginalizados e proclamou: “Bem-aventurados os pobres em espirito,
porque deles é o Reino dos Céus” (Mt 5,3). Essa opgao é chamada de
“preferencial”, ndo “exclusiva” os pobres tém prioridade porque Deus
mesmo os escolheu como destinatarios privilegiados de seu amor.

O Papa Ledao XIV ensina que essa preferéncia deve orientar o estilo, as
estruturas e as decisoes da Igreja: “A missdo ¢é auténtica quando reflete o
rosto de Cristo, pobre entre os pobres, servo entre os servos” (DT 37). A
evangelizagdo, portanto, nado pode limitar-se a pregacdo verbal;, deve
manifestar-se em compromisso concreto com a vida, a justica e a
dignidade humana. Evangelizar é também transformar realidades
injustas, curar feridas e acompanhar os que sofrem.

O cuidado com os pobres é um critério decisivo da autenticidade
missionaria. Uma Igreja que ignora os necessitados enfraquece seu
testemunho, porque se afasta do proprio Cristo. O Papa Ledao XIV
afirma que o missionario é chamado a “viver o estilo de Jesus”,
aproximando-se dos feridos da histéria e servindo com compaixdao. A

47



212.

213.

214.

215.

missao, portanto, nao ¢ simples filantropia, mas comunhao: ¢ partilhar a
vida e a esperanga com os pequenos, reconhecendo neles o rosto do
Salvador. “Quem se aproxima dos pobres nao leva apenas o Evangelho,
mas o reencontra neles” (DT 41).

Essa visdo retoma a intuicao de Ewvangelii Nuntiandi ¢ Evangelii Gaudiunr:
evangelizacio e promog¢ao humana sio dimensoes inseparaveis do
mesmo testemunho. Ser Igreja “em saida” significa aproximar-se das
periferias geograficas e existenciais, tocar as feridas da humanidade e
transformar a dor em encontro e esperanca.

A opgao pelos pobres exige sair das zonas de conforto, rever estruturas e
praticas pastorais e agir com misericordia operante. A Igreja é chamada a
ser “hospital de campanha” e “casa aberta”, onde todos encontram
acolhimento e sentido. Assim vivida, a missao torna-se profecia do
Reino: dentncia do pecado que gera exclusao e antuncio da esperanca que

liberta.

Como afirma o Papa Ledo XIV: “A missio sem os pobres é palavra
vazia; a opg¢ao pelos pobres sem missdo ¢ caridade sem horizonte. As
duas pertencem uma a outra, como o corag¢ao ¢ o sopro” (DT 45).

Missao e opgao pelos pobres siao, portanto, inseparaveis. A Igreja é
verdadeiramente missionaria quando assume O servico, a cruz e a ternura
como linguagem do Evangelho. Evangelizar é fazer presente o amor de
Deus entre os esquecidos e feridos, construindo comunidades fraternas e
solidarias. A opcao pelos pobres é o caminho concreto da conversao
missionaria, o sinal mais visivel de uma Igreja que vive o Evangelho e
serve com alegria.

48



5. A missdo programatica e a organizag¢ao missionaria

216. A programagao missionaria ¢é feita de organismos, planejamento e
atividades concretas. E se refere a realizacao de atividades especificas,
campanhas e projetos evangelizadores. “A missio programatica, como
o proprio nome indica, consiste na realizacio de atos de indole
missionaria” (Papa Francisco, Discurso aos Bispos Responsaveis do
Conselho Episcopal Latino-Americano [CELAM], 28 de julho de
2013). Mas essas agoes, Os 0rganismos que as promovem € 0S Processos
que elas implicam, estaio todos determinados pelo paradigma
missionario. Estao todos iluminados e movidos pelo querigma. Somos
convidados, portanto, a uma renova¢ao missionaria que nNao seja mera
reorganiza¢ao, mas fruto do dinamismo do Espirito Santo, para que
cada comunidade viva e respire o ardor missionario.

5.1 O querigma: centro vital da missao

217. O querigma ocupa o coragdo da missao cristd. Ele é o anincio essencial
que gera vida, desperta a fé e sustenta o caminho do discipulo. E o ponto
de partida e, a0 mesmo tempo, a fonte permanente que renova a Igreja
em sua saida missionaria e em seu testemunho no mundo. No querigma
se encontra a experiéncia de sermos amados por Deus, inseridos na
comunhio e enviados a transformar a realidade a luz do Evangelho.

218. Esse andncio nido comunica uma ideia, mas uma Pessoa viva que
transforma a existéncia. “No inicio do ser cristio ndo ha uma decisao
ética ou uma grande ideia, mas o encontro com um acontecimento, com
uma Pessoa que da a vida um novo horizonte e, desta forma, o rumo
decisivo” (DCE 1). Acolher o querigma ¢ deixar-se tocar pela certeza de
que Jesus Cristo nos ama, entregou-se por nés e caminha ao nosso lado.
Como recorda o Papa Francisco: “Jesus Cristo te ama, deu sua vida para
te salvar e agora esta vivo a teu lado cada dia, para te iluminar, para te
fortalecer, para te libertar” (EG 164).

219. Na exortagao Christus Vivit, o Papa Francisco insiste que o querigma
contém “o mais importante, as coisas primeiras, aquilo que nunca se
deveria silenciar” (ChV 111). Ele o resume em trés verdades
fundamentais: Deus te ama; Cristo te salva; Ele vive e te acompanha.
Esse andncio, sustentado pelo Espirito Santo, renova coragoes e mantém
viva a alegria da fé.

Modos insuficientes de compreender o querigma

220. O termo “primeiro anuncio” pode ser mal interpretado. Nao se trata de
uma etapa inicial que depois é superada pela catequese. E chamado
“primeiro” nio em sentido cronolégico, mas qualitativo — porque é o

49



221.

essencial, aquilo a que sempre devemos retornar e que sustenta toda a
formacao crista (EG 164). “Nada ha de mais sélido, mais profundo, mais
seguro e mais sabio que esse anincio” (EG 165).

Outro equivoco seria pensar que basta repeti-lo sempre da mesma
forma, sem aprofundamento. O querigma nio é uma férmula fixa nem
um conteudo entre outros: ¢ o principio vital que da sentido a toda a
doutrina e acdo da Igreja. Ele se renova continuamente, em novas
linguagens e expressoes, porque ¢ o amor de Deus que se comunica em

cada tempo e cultura (ChV 214).

Gera transformagao pessoal

222. O querigma deve ser anunciado de modo capaz de tocar o coragio e

provocar fascinio pela beleza da fé. Palavras, imagens e gestos precisam
transmitir o amor de Deus como experiéncia concreta. O verdadeiro
anuncio ¢ aquele que desperta esperanca e faz a pessoa sentir-se amada.
E o encontro com a ternura de Cristo que atrai e converte mais do que
qualquer argumentagao. “Toda a formagdo crista é, primariamente, o
aprofundamento do querigma que se vai, cada vez mais e melhor,

fazendo carne” (EG 165).

A forma e o conterido caminbam juntos

223. A maneira de anunciar ¢ tdo importante quanto o conteudo. O querigma

nao pode ser transmitido de modo frio ou distante, mas com alegria,
proximidade e misericordia. Ele é comunicacao viva, que passa por
gestos, olhares e atitudes que refletem o amor de Deus. “A centralidade
do querigma requer certas caracteristicas do anuncio... que exprima o
amor salvifico de Deus como prévio a obrigacio moral e religiosa...
pautado pela alegria, pela paciéncia e pelo acolhimento cordial que nio

condena” (EG 165).

O querigma e a conversao pastoral

224. Uma Igreja centrada no primeiro anuncio torna-se acolhedora, fraterna e

225.

proxima. A missdo deixa de ser mera manutengdo de estruturas para ser
presenca de amor e esperanc¢a no cotidiano. “O querigma deve ocupar o
centro da atividade evangelizadora e de toda a tentativa de renovagao
eclesial” (EG 164). Quando ele ¢ vivido, as estruturas se revitalizam e a
pastoral se torna fecunda.

Paréquias e comunidades renovadas pelo querigma siao espagos de
encontro, fé e alegria. Ele deve atravessar toda a vida da Igreja — a
catequese, a liturgia, a caridade, a pastoral social, a vida familiar e
comunitaria. Ser missionario querigmatico é testemunhar com palavras e
gestos a beleza desse amor que transforma.

50



Dimensao social do querigma

226. O querigma tem também um alcance profético e social. Ele revela um
modo novo de viver, baseado na fraternidade e no respeito a dignidade
de cada pessoa. “O querigma possui um conteudo inevitavelmente social:
no proéprio coragio do Evangelho aparece a vida comunitaria e o
compromisso com os outros” (EG 177).

227. Reconhecer que Deus ama cada ser humano leva ao compromisso com a
justica, a solidariedade e o cuidado da criacdao. “Confessar um Pai que
ama infinitamente cada pessoa implica reconhecer sua dignidade
infinita... Sua reden¢ao tem um sentido social porque Deus, em Cristo,
redime também as relacoes entre os homens” (EG 178). Assim, o
anuncio de Cristo renova nao so6 os coragodes, mas também as estruturas
sociais, promovendo paz e comunhao.

5.2 A organizagio missionaria: Pontificias Obras Missionarias (POM)

228. As Pontificias Obras Missionarias (POM) sdo organismos oficiais da
Igreja Catolica, ligados ao Dicastério para a FEvangelizacio, cuja
tinalidade é animar, formar e coordenar a cooperagao missionaria em
escala mundial. Elas expressam concretamente o compromisso universal
da Igreja com o mandato de Cristo: “Ide por todo o mundo e pregai o
Evangelho a toda criatura” (Mc 16,15). Por sua natureza, as POM tém
carater pontificio, pois estio sob o cuidado direto do Papa, e universal,
porque servem a todas as Igrejas particulares.

Estrutura e finalidade

229. As POM constituem uma rede internacional presente em quase todos os
paises, orientada pelo Papa e pelo Dicastério para a Evangelizac¢ao. Sua
missao ¢é fortalecer o espirito missionario entre os fiéis, promover a
oracgao e a solidariedade, e sustentar as Igrejas mais jovens e em situagao
de missdo. No Brasil, estio integradas a Conferéncia Nacional dos
Bispos (CNBB), em comunhao com as demais Obras Missionarias do
mundo, tornando visivel a unidade da Igreja universal em sua vocacao
missionaria.

As quatro Obras Missiondrias

230. A Pontificia Obra da Propagacdo da Fé, fundada na Franca, em 1822,
por Paulina Jaricot, nasceu para apoiar espiritualmente e materialmente
as missoes. Seu objetivo é promover a coopera¢ao missionaria, unindo os
tiéis do mundo inteiro em oragao, partilha e compromisso. Dela surgiu a

51



231.

232.

233.

Juventude Missionaria, que forma jovens evangelizadores e os ajuda a
viver sua fé com abertura a missao universal.

A Pontificia Obra de Sio Pedro Apostolo, criada em 1889 por Jeanne
Bigard e sua mae, dedica-se a formacio de seminaristas, sacerdotes e
religiosos nas Igrejas mais recentes. Visa garantir o crescimento das
comunidades locais e formar pastores segundo o coragao de Ciristo,
capazes de servir com zelo e proximidade.

A Pontificia Obra da Infancia e Adolescéncia Missionaria, fundada em
1843 por Dom Carlos Forbin-Janson, propoe as criancas e adolescentes
“ajudar outras criangas” pela oracao e pela solidariedade. Essa Obra
educa para a consciéncia missionaria desde a infincia, despertando o
senso de comunhao e a alegria de evangelizar.

A Pontificia Unido Missionaria, criada em 1916 pelo bem-aventurado
Paolo Manna, missionario do PIME, é considerada a alma das demais
Obras. Sua meta é formar e animar missionariamente agentes pastorais
— sacerdotes, religiosos e leigos —, para que cada comunidade viva em
estado permanente de missao.

Dimensoes espiritnais e pastorais

234.

A espiritualidade das POM se apoia em trés pilares inseparaveis: oracao,
caridade e formacao. A oracdao une os fiéis em comunhiao missionaria; a
caridade se concretiza na partilha solidaria; e a formacdo desperta uma
consciéncia missionaria madura. Esses elementos traduzem o rosto de
uma Igreja que evangeliza pela comunhio e pela doagao.

As POM e a agio missiondria da Igreja

235.

236.

As Pontificias Obras Missionarias sao presenca viva da Igreja universal
nas Igrejas locais. Elas ajudam a despertar e a sustentar a consciéncia
missionaria dos fiéis, incentivando a oragao, a partilha e a formagao de
novos evangelizadores. Nas paroquias e dioceses, colaboram com os
Conselhos Missionarios e outras instancias eclesiais, oferecendo
instrumentos e caminhos de cooperagao que unem o local e o universal.
Assim, as POM nio sdo apenas organismos administrativos, mas
expressao da propria Igreja em saida: uma Igreja que reza, partilha e
serve com alegria. Elas recordam que evangelizar ¢ a identidade mais
profunda da comunidade crista e que cada batizado é chamado a
participar ativamente da missao de Cristo.

5.3 Os Conselhos Missionarios

52



237.

Os Conselhos Missionarios sio organismos eclesiais instituidos para
impulsionar, articular e animar a missao em todos os niveis da vida da
Igreja. Inspiram-se no principio conciliar de que “a Igreja é, por sua
natureza, missionaria” (AG 2), e tém como proposito fazer com que essa
dimensao perpasse toda a estrutura pastoral e todas as expressoes da vida
comunitaria. Nao representam uma nova pastoral, mas sao instrumentos
de conversio e reorganiza¢do missionaria, favorecendo que cada Igreja
local viva em permanente estado de missao.

Identidade e objetivos

238.

239.

A missao dos Conselhos Missionarios é garantir unidade, coeréncia e
eficacia nas acbes de animacao e cooperacdo missionaria. Segundo a
Instrugao Cooperatio Missionalis, da Congregacao para a Evangelizagao dos
Povos (n. 12), esses Conselhos coordenam atividades missionarias,
promovem a comunhao entre organismos eclesiais e formam o Povo de
Deus para a missao universal.

Sio também espagos sinodais, nos quais leigos, religiosos e ministros
ordenados discernem juntos os caminhos da evangelizacao. A missao é,
assim, compreendida como coracao da vida cristd. Como afirma o Papa
Francisco: “A missdo nao é uma tarefa entre outras, mas o coracao da
vida crista; cada batizado é uma missao neste mundo” (EG 273).

Estrutura e niveis de articulacao

240.

A Igreja no Brasil, seguindo as orientacoes da CNBB, organiza a
animacao missionaria através de uma rede articulada de Conselhos
Missionarios interligados, que atuam de modo integrado em diferentes
niveis eclesiais:

COMIPA — Conselho Missionario Paroquial: atua nas pardquias e
comunidades, despertando a consciéncia missionaria e articulando
pastorais, servicos e movimentos. Promove formagoes, campanhas e
acOes concretas de evangelizacao e solidariedade.

COMIDI - Conselho Missionario Diocesano: dinamiza a animacao
missionaria em toda a diocese, em sintonia com o bispo e com as
paréquias, assegurando que o impulso missionario permeie o plano
pastoral e a vida das comunidades.

COMIRE - Conselho Missionario Regional: retune e articula as dioceses
de um mesmo regional da CNBB, promovendo comunhio, partilha de
experiéncias e cooperagao entre as Igrejas locais.

COMINA - Conselho Missionario Nacional: ¢ o organismo de
coordenagiao e animag¢ao missionaria em ambito nacional. Compde-se de
representantes da CNBB, das Pontificias Obras Missionarias (POM), da
Conferéncia dos Religiosos do Brasil (CRB) e de outros organismos. O

53



COMINA planeja, executa e avalia as principais iniciativas missionarias
do pafs, garantindo a unidade com a missao universal da Igreja.

COMISE - Conselho Missionario de Seminaristas: presente em
numerosos seminarios, tem a tarefa de formar futuros presbiteros com
espirito missionario, despertando neles a consciéncia de que todo
ministério pastoral ¢, por esséncia, missionario.

Missao e tarefas dos Conselhos

241.

242.

Cada Conselho Missionario é chamado a animar espiritualmente as
comunidades, promover a formacao missionaria, articular a cooperagao
entre diferentes forgas eclesiais, planejar e avaliar agoes evangelizadoras e
incentivar a Campanha Missionaria de outubro — momento privilegiado
de oracao, compromisso e partilha solidaria.

Esses Conselhos também promovem o projeto Igrejas-irmas e o envio
missionario ad gentes, sendo, portanto, o coragdo articulador da vida
missionaria da Igreja local. Sua presenca assegura que a missao seja parte
orgianica e permanente da pastoral, e nio uma atividade isolada ou
eventual.

Mistica e horizonte missiondrio

243.

244.

A espiritualidade dos Conselhos Missionarios brota da comunhio
trinitaria e da universalidade do Evangelho. Ser missionario ¢é sair de si
mesmo, vencer o fechamento e o comodismo, e it 20 encontro do outro,
especialmente dos pobres e afastados. O Documento de Aparecida
recorda: “A missao é uma saida que nio tem fronteiras e que nao se
contenta com pouco” (DAp 376).

O horizonte dos Conselhos ¢ fazer da missao o eixo de toda a vida
eclesial, transformando mentalidades e estruturas para que cada
comunidade seja verdadeiramente uma Igreja em saida — missionaria,
alegre e comprometida com a vida.

Importincia pastoral dos Conselhos Missiondrios

245.

246.

Os Conselhos Missionarios sao fundamentais para que a missao nao se
restrinja a grupos especificos, mas envolva todo o Povo de Deus. Eles
fortalecem a comunhio entre pardquias, dioceses, regionais e a Igreja
nacional, favorecendo a conversio pastoral e o reencontro com a
vocacao missionaria universal.

A presenca ativa desses Conselhos ¢ sinal de uma Igreja viva e
participativa. Neles, a sinodalidade se traduz em corresponsabilidade, e a
comunhio se manifesta na cooperacao missionaria. Sao expressao
concreta da Igreja sonhada pelo Papa Francisco: uma Igreja em

54



movimento, proxima das pessoas, que escuta, serve e anuncia com
alegria.

5.4 O Conselho Pastoral, o Conselho de Assuntos Econdémicos e as
Assembleias Pastorais

247.

248.

249.

250.

251.

Esses organismos embora nido sejam geralmente apresentados
formalmente como sendo missionarios, na verdade precisam ser
profundamente missionarios.

O Conselho de Assuntos Econémicos ¢ um organismo obrigatério em
todas as Dioceses e Paroquias (can. 492 e 537). Do ponto de vista da
sinodalidade, ele ¢ sinal e instrumento de transparéncia e permite a
participagao dos fiéis leigos e leigas de modo estrutural e em assuntos de
grande importincia para a vida da comunidade. E preciso que os
membros desse Conselho tenham profunda sensibilidade missionaria e
senso de Igreja para que a administracio dos bens e recursos da
comunidade estejam claramente a servico da missao.

O Conselho Pastoral Diocesano e Paroquial (511 e 536), obrigatorios em
todas as Paréquias por forca de nossa legislacio particular, enquanto
congrega representantes das forcas vivas da Igreja, precisa ser imbuido
de clara mentalidade missionaria. Isso favorece a compreensao da
natureza missionaria de todas as agoOes eclesiais e oferece a perspectiva
fundamental da pastoral de conjunto.

Em nossa organizacdo arquidiocesana, além do COMIDI e COMIPAs,
temos os COMIVIa (Vicariatos) para a nossa organiza¢ao fluir melhor.
As Assembleias Pastorais sdo ocasides privilegiadas de formaciao e
aprofundamento da consciéncia missionaria, favorecem muito a
participacao de todos os fiéis na missao da Igreja e a comunhao de todos
0s organismos pastorais.

5.5 Todos somos missionarios

252.

253.

Todo o Povo de Deus ¢ sujeito da missao, porque a Igreja inteira ¢
missionaria por sua propria natureza. Nao apenas alguns, mas cada
batizado ¢ chamado a ser discipulo missionario. Esta é a convic¢ao
central reafirmada pela Conferéncia de Aparecida e pela exortacao
Evangelii Gaudium, do Papa Francisco: a missdao ndo é um encargo para
poucos, mas a identidade de todos os cristaos.

Cada membro da Igreja é chamado a compreender e a viver
profundamente essa consciéncia missionaria, assumindo, com alegria e
responsabilidade, a missao confiada por Cristo a Igreja. A Instrucao
Cooperatio Missionalis (1988), da Congregacao para a Evangelizacao dos
Povos, recorda que a vocagdo missionaria se expressa de multiplas

55



254.

formas: na oracao, na colabora¢ao material e econémica, e no empenho
pessoal no anuncio do Evangelho.

Mas a missao também se concretiza no testemunho cotidiano, na partilha
fraterna e na vida comunitaria. Nao existem cristios sem missao. A
missao nao ¢é tarefa para especialistas, mas dimensao constitutiva da fé.
Quem realmente encontrou Cristo nado pode guardar para si essa alegria:
torna-se, de modo espontaneo, um discipulo missionario.

A pregacao informal: a missiao de cada dia

255.

256.

257.

O Papa Francisco ensina que, no contexto da renovagao missionaria da
Igreja, ha uma forma de pregacao que cabe a todos, como tarefa diaria: a
pregacio informal. E o antncio simples e fraterno, que acontece nos
encontros da vida cotidiana — em casa, no trabalho, na rua, nas
conversas com amigos ou desconhecidos. “Ser discipulo significa ter a
disposicao permanente de levar aos outros o amor de Jesus; e isto sucede
espontaneamente em qualquer lugar: na rua, na praga, no trabalho, num
caminho” (EG 127).

Essa pregacio, diz o Papa, é verdadeira evangelizacio e deve ser sempre
respeitosa, serena e motivada pelo amor. Ele indica alguns passos
concretos (EG 128):

Iniciar com a aproximagado pessoal e o didlogo — demonstrando
interesse sincero pela vida e pelas alegrias ou sofrimentos do outro,
criando um clima de confianca e escuta.

Apresentar a Palavra de Deus — quando for oportuno, partilhar um
versiculo, uma citacio ou uma recorda¢ao da Palavra que ilumine a
situacao concreta.

Evitar disputas ou polémicas — o andncio nio ¢ discussao de ideias,
mas testemunho do amor pessoal de Deus, que em Jesus se fez homem,
entregou-se por nos e nos oferece sua amizade e salvagao.

Anunciar com criatividade e docilidade ao Espirito — o querigma
pode ser comunicado por meio de palavras, gestos, testemunhos,
histérias ou atitudes inspiradas pelo Espirito Santo em cada situagao.
Concluir com oragio, quando possivel — pedindo junto com a pessoa
a presenca de Deus em sua vida, para que se sinta acolhida e amada pelo
Senhor. “Assim ela reconhecera que sua situagdo foi colocada nas maos
de Deus, e que a Palavra de Deus fala realmente a sua propria vida.”

A evangelizagao cotidiana é simples, mas profundamente eficaz, pois
nasce da proximidade, do cuidado e da escuta. Cada cristdo é portador de
uma Palavra que transforma — ndo pela eloquéncia, mas pela
autenticidade do amor.

A missao como testemunho

56



258.

259.

O anudncio explicito de Cristo nao é apenas verbal, mas se expressa
sobretudo no testemunho coerente de vida. O missionario evangeliza
quando vive com alegria, partilha o que tem, acolhe quem sofre e
transmite esperanca. A fé comunicada com gestos simples ¢ sinal visivel
da presenca de Deus no mundo.

Ser missionario, portanto, é viver a fé de modo encarnado, no cotidiano
das relagbes humanas. A missio se torna real quando transforma
atitudes, renova ambientes e desperta coracdes. Cada gesto de caridade,
cada palavra de consolo, cada ato de perddo é um ato missionario.

A Igreja toda em saida

200.

201.

A missao de todos os batizados ¢ um chamado a corresponsabilidade ¢ a
comunhio. A Igreja é “povo de Deus em saida”, que nio se fecha em si,
mas val ao encontro das pessoas, nas periferias geograficas e existenciais.
Todos — pastores, leigos, consagrados, jovens e idosos — tém parte
nesse dinamismo missionario que brota do Espirito.

Assim, o cristdo é chamado a ser missionario onde quer que esteja: em
sua familia, em seu trabalho, na comunidade, na vida social e nos
ambientes digitais. B portador da esperanca que vem do Evangelho e
testemunha do amor de Cristo que salva e liberta.

5.6 Abertura a cultura atual e uso dos meios de comunicagao e redes
sociais

262.

203.

204.

A missio da Igreja supde didlogo com o mundo contemporaneo,
abertura as novas linguagens e atencdo as realidades culturais, urbanas e
juvenis. Evangelizar hoje significa saber habitar os diversos ambientes
onde as pessoas vivem, comunicam e buscam sentido. Isso exige
sensibilidade pastoral, capacidade de escuta e disposi¢ao para sair de
zonas de conforto. O missionario deve compreender os dinamismos
sociais e culturais do tempo presente, acolher suas possibilidades e
discernir seus limites, sem jamais impor pontos de vista pessoais, mas
sempre agindo em comunhao com a Igreja.

A evangelizagao, portanto, se faz também pela presenca comunicativa da
Igreja nos meios modernos. Utilizar e promover os canais oficiais de
comunica¢ao — da Santa S¢, da CNBB e da Arquidiocese — ¢ um modo
concreto de viver a comunhio e de tornar a missao visivel e eficaz. Entre
esses instrumentos, destacam-se a Radio Catedral, o Testemunho de Fé,
o folheto litargico “A Missa”, a WebTV Redentor, além das redes sociais,
sites e canais de cada vicariato, paroquia ou comunidade.

As redes sociais niao sio apenas ferramentas de comunica¢do, mas
verdadeiros ambientes de vida e de encontro, onde se expressam

57



2065.

206.

emogdes, opinides e buscas espirituais. O Dicastério para a
Comunicacao, em seu documento “Rumo a Plena Presenca” (2023),
afirma que as redes “ja nao siao apenas instrumentos, mas espagos nos
quais as pessoas comunicam sua vida, partilham afetos e procuram
sentido” (n. 2).

Desde o Concilio Vaticano 11, a Igreja reconhece a importancia pastoral
dos meios de comunicagao. O decreto Inter Mirifica (1963) ja atirmava: “A
Igreja tem o direito proprio de usar os meios de comunicagao social para
a pregacio do Evangelho” (n. 3). Posteriormente, documentos como
Commmunio et Progressio (1971) e Aetatis Novae (1992) aprofundaram essa
visao, sublinhando que os meios de comunicagdao fazem parte integrante
da acao evangelizadora e pastoral.

O Papa Francisco retoma essa perspectiva, observando que “a internet e
as redes sociais proporcionam uma oportunidade extraordinaria de
dialogo, encontro e intercambio entre as pessoas, assim como de acesso a
informacao e ao conhecimento” (Christus Vivit, 87). O documento
Towards Full Presence propoe o bom samaritano como modelo de presenca
digital: ser “préximo” também no ambiente virtual, acolhendo quem
sofre e promovendo relagdes humanas auténticas (n. 31).

Critérios para uma presenca missiondria nas redes

267.

208.

209.

270.

271.

272.

273.

274.

275.

O mesmo documento, juntamente com as mensagens do Papa Francisco
para o Dia Mundial das Comunicag¢des Sociais, oferece critérios pastorais
para uma presenca crista auténtica no mundo digital:

Fazer um exame de consciéncia digital, perguntando-se se o uso das
redes promove a verdade, a comunhao e o servico ao proximo.

Buscar uma “presenca plena”, que va além da simples busca por curtidas
e seguidores, e construa relacoes significativas, baseadas na escuta e na
partilha sincera.

Evitar a superficialidade e a desinformagao, cultivando o discernimento,
o pensamento critico ¢ a profundidade espiritual.

Usar as redes como espacos de evangelizacao, didlogo e comunhio,
evitando que se tornem arenas de conflito, polarizaciao e agressividade.
Promover o bem comum e a dignidade humana, combatendo o édio, a
manipulacao e as falsas narrativas.

Equilibrar presenca digital e vida real, reservando tempo para o siléncio,
a oragao ¢ o encontro pessoal.

Integrar a evangelizacao digital a pastoral ordinaria, de modo que o
ambiente online complemente, e ndo substitua, a presen¢a comunitaria e
sacramental da Igreja.

O Papa Francisco afirma que “a rede pode ser um espago de encontro,
se for usada com sabedoria e caridade”, e que “a missao digital requer

58



276.

discipulos capazes de comunicar esperanca” (Mensagem para o Dia
Mundial das Comunicacoes Sociais, 2019).

Mais recentemente, o Papa Ledo XIV, ao dirigir-se aos chamados
“missionarios digitais” (29 de julho de 2025), encorajou: “Vocés estao
aqui para renovar o compromisso de alimentar a esperanga crista nas
redes sociais e nos espagos online.”

O continente digital: nm novo aredpago

277.

278.

As redes sociais, quando utilizadas com discernimento e fidelidade ao
Evangelho, tornam-se novo areépago da evangelizagdo, um espago
onde o amor, a verdade e a esperancga de Cristo podem ser anunciados e
testemunhados. A presenca missionaria no mundo digital é um
prolongamento natural do mandato de Jesus: “Ide por todo o mundo e
pregai o Evangelho a toda criatura” (Mc 16,15).

Evangelizar nesse “continente digital” é proclamar a Boa-Nova com
criatividade e ternura, levando a mensagem de Cristo as fronteiras da
cultura contemporinea. F um convite para que a Igreja seja presenca
viva, dialogante e préxima, também nas redes, revelando nelas o rosto
misericordioso de Deus que continua a se comunicar com a humanidade.
Nesse ambito atingimos pessoas que muitas vezes ndo encontramos em
nossas assembleias ou grupos, mas que acessam as midias digitais.

6. Desafios Permanentes e Contextuais da Missao

279.

280.

A missdo ¢ a expressao mais profunda da vida da Igreja e do discipulo de
Cristo. Ela nasce do envio do Pai, € realizada pelo Filho e sustentada pelo
Espirito Santo. Ao longo da historia, a Igreja foi chamada a anunciar o
Evangelho com fidelidade e criatividade, respondendo aos sinais dos
tempos ¢ as transformacoes culturais, sociais e espirituais. Hoje, mais do
que nunca, somos desafiados a manter viva a esséncia missionaria, ao
mesmo tempo em que assumimos novos contextos e desafios. E preciso
estarmos atentos aos desafios permanentes — que sempre acompanham a
missao — como também aos desafios contextuais — que emergem das
realidades do nosso tempo.

Os desafios permanentes recordam o nucleo essencial da missdo. Os
desafios contextuais pedem criatividade pastoral e coragem para
evangelizar nas novas fronteiras do mundo contemporaneo. Ser
missionario hoje ¢ unir fidelidade e adaptagao, tradicao e novidade, raiz e
caminho, com o cora¢ao ardente de quem, nas palavras do Papa
Francisco, vive “a paixao por Jesus e a paixao pelo seu povo” (EG 268).

59



6.1 Desafios Permanentes da Missao

281. Os desafios permanentes da missao decorrem da propria esséncia do
Evangelho e do chamado de cada batizado a viver em comunhio com
Cristo e com a Igreja. Eles nascem da necessidade de anunciar a
Boa-Nova com autenticidade, formar comunidades fraternas e
testemunhar a fé com coeréncia e alegria.

Anunciar o Evangelho com fidelidade

282. O primeiro e mais fundamental desafio é a fidelidade ao Evangelho. A
missao da Igreja tem sua origem no mandato de Cristo: “Ide por todo o
mundo e proclamai o Evangelho a toda criatura” (Mc 16,15). Esse envio
requer tanto fidelidade a Palavra como sensibilidade pastoral diante das
realidades humanas. Sao Paulo VI recorda que “a evangelizacao é graga e
vocacao propria da Igreja, sua identidade mais profunda” (EN 14).
Assim, cada agente missionario ¢ chamado a cultivar sélida formagao
biblica e espiritual, para anunciar nao apenas ideias, mas a pessoa viva de
Jesus Cristo.

Docilidade ao Espirito Santo e conversao continua

283. A missao s6 ¢ verdadeira quando nasce da agao do Espirito Santo. Ele é
o protagonista da evangelizagdo, o que impulsiona o anuncio e
transforma os coragdes. O missionario deve, portanto, viver em atitude
constante de conversao, oragao e escuta interior, deixando que o Espirito
atue através de sua vida. Evangelizar ¢ um ato de confianca e entrega: ¢
permitir que Deus fale ¢ aja por meio de nos.

Testermunho coerente de vida

284. O testemunho pessoal ¢ a linguagem mais convincente da fé. Sao Paulo
VI ensinava: “O homem contemporaneo escuta mais as testemunhas do
que os mestres; € se escuta os mestres, ¢ porque sao testemunhas” (EN
41). A coeréncia entre palavra e vida torna o andncio crivel e fecundo.
Uma comunidade que vive o Evangelho de modo simples e fiel se torna
sinal visivel do Reino, despertando no mundo a sede de Deus.

Didlogo e inculturacao

285. Evangelizar ¢ também dialogar com as culturas, valorizando nelas o que
ha de bom e verdadeiro. A inculturacao permite que a fé se expresse nas
diversas realidades humanas, sem impor modelos alheios, mas assumindo
os simbolos e linguagens de cada povo. Como ensinaram Leao XIII e
Sao Joao Paulo II, a fé nao destrdi a cultura, mas a purifica e eleva. O
desafio esta em anunciar com respeito, sem perder a identidade
evangélica.

Envio e corresponsabilidade de todos os batizados

60



286. O Concilio Vaticano II afirma que “a Igreja é missionaria por sua propria
natureza” (Ad Gentes, 2). A missao nao é tarefa de alguns, mas vocacao
de todo o Povo de Deus. Cada batizado é chamado a ser discipulo
missionario, levando o Evangelho aos diversos ambientes da vida — na
familia, no trabalho, na cultura e na sociedade.

Relagao entre ansincio e servigo

287. A evangelizagdo nao se limita a proclamaciao da fé; ela se concretiza
também no servico a vida. Anunciar o Reino ¢é servir com amor,
promover a dignidade humana e cuidar dos mais pobres. O Papa Bento
XVI recorda que “a caridade é o coragao da missao da Igreja” (DCE 25).
Palavra e servico, fé e justica, contemplacdo e agdo caminham juntos
como expressoes inseparaveis do mesmo Evangelho.

Formagao integral dos missiondrios

288. A missao requer evangelizadores maduros na fé e preparados para os
desafios do mundo atual. O Documento de Aparecida ensina que
“ninguém nasce discipulo missionario; faz-se discipulo no encontro com
Jesus Cristo” (DAp 278). A formagdo missionaria, portanto, deve ser
integral — espiritual, biblica, teolégica, pastoral e humana —, de modo
que o agente evangelize com sabedoria, humildade e alegria. E preciso
formar cristdos capazes de unir oracio e compromisso, contempla¢ao e
acao, fé e razao.

Agao pastoral articulada e comunhao eclesial

289. A missao pertence a toda a Igreja. As diversas pastorais, movimentos e
servicos sao expressoes de um unico corpo, que deve atuar em
comunhdo e corresponsabilidade. A pastoral missionaria exige dialogo
constante e coordenacdo, evitando dispersao e sobreposicao de esforcos.
O Papa Francisco adverte que “a pastoral em chave missionaria exige o
abandono do comodo critério pastoral do ‘sempre se fez assim” (EG
33). Quando as forgas eclesiais se unem em torno da missao, a Igreja
manifesta sua verdadeira fisionomia sinodal: um corpo vivo, diverso e
harmonioso, movido pelo Espirito e a servico do Reino de Deus.

7.2 Desafios Contextuais da Missao

290. A missao da Igreja acontece em contextos concretos, marcados por
rapidas transformacgoes culturais, sociais e espirituais. Ser missionario
hoje implica discernir os sinais do tempo, acolher os novos desafios e
responder a eles com fidelidade e criatividade evangélica.

Secularizagao, indiferenca religiosa e relativismo

61



291. Vivemos em uma sociedade que tende a relegar a fé ao ambito privado e
a considerar todas as crengas equivalentes. O Papa Bento XVI
denominou essa situagao de “ditadura do relativismo”, na qual se perde o
sentido da verdade e o horizonte transcendente da existéncia. Epoca de
secularizacao, dessacralizacao, descristianizacao! A missao, nesse
contexto, deve mostrar que a fé cristd nao ¢ um retrocesso, mas um
caminho de liberdade e plenitude. E preciso anunciar o Evangelho como
tfonte de sentido, beleza e esperanca para o ser humano contemporaneo.

Globalizagao, migragio e diversidade cultural

292. O fenémeno da globalizac¢io aproxima os povos, mas também tende a
uniformizar culturas e enfraquecer identidades locais. As migracoes
massivas criam novos encontros entre tradigoes, linguas e religides. O
missionario é chamado a viver a fraternidade universal e o respeito a
diversidade, aprendendo novas linguagens e promovendo o didlogo
intercultural. A missdo torna-se, assim, um espa¢o de encontro entre
povos e expressoes de fé, onde o Evangelho se traduz em acolhida,
solidariedade e convivéncia pacifica.

Cultura digital e ambiente virtual

293. O espaco digital constitui hoje um novo continente missionario. O Papa
Francisco insiste na necessidade de uma “presenca evangelizadora na
rede”, que va além da simples comunicacao de contetdos e se torne
verdadeira experiéncia de encontro. O desafio é testemunhar o
Evangelho no ambiente marcado pela velocidade, superficialidade e
polarizagao, sem perder a profundidade espiritual. A evangelizacao digital
deve ser relacional, proxima e esperancosa, capaz de transmitit 0 amor
de Deus em linguagem compreensivel as novas geragoes.

Crise ecoldgica e cuidado da criagdo

294. Estamos ha poucos meses da COP 30 que ocorreu aqui no Brasil. O
cuidado com a casa comum tornou-se parte inseparavel da missio da
Igreja. A enciclica Laudato 57’ recorda que “tudo esta interligado” e que o
amor ao Criador se manifesta também na responsabilidade com a
criagdo. Evangelizar, hoje, inclui promover uma ecologia integral, onde
té, justica e meio ambiente se entrelagam. Ser missionario é também
testemunhar o respeito a vida em todas as suas formas e trabalhar por
uma cultura de sustentabilidade e solidariedade planetaria.

Transformagoes no sentido de comunidade e pertenca

295. O individualismo e o ritmo acelerado da vida moderna enfraqueceram os
lacos comunitarios. Muitos vivem a fé de modo isolado, sem
experimentar a pertenc¢a eclesial. A missdo precisa recriar espagos de
comunhao, onde as pessoas possam sentir-se acolhidas, acompanhadas e

62



chamadas pelo nome. As pequenas comunidades eclesiais e as pastorais
participativas sao expressoes concretas dessa necessidade, ajudando os
fiéis a redescobrir a beleza de caminhar juntos.

Desigualdade social, pobreza e exclusao

296. A missao ¢é inseparavel da justica social. A globalizacdo economica
acentuou as desigualdades e gerou novas formas de exclusao.
Evangelizar, portanto, é também denunciar as injustigas e trabalhar pela
dignidade de cada pessoa. Sio Paulo VI ja afirmava que “entre
evangelizacao e promog¢ao humana existem lacos profundos” (EN 31). O
missionario deve unir anincio e solidariedade, fé e compromisso,
tornando o Evangelho presenca concreta de libertacao e esperanga.

Condominios e espagos urbanos de acesso restrito

297. Nas cidades, cresce o numero de condominios e loteamentos fechados,
onde o acesso a presenca pastoral ¢ limitado. Esses lugares se tornaram
fronteiras missionarias inéditas. A Igreja é chamada a buscar novos
caminhos de proximidade — seja pelo testemunho silencioso, pelas
relacGes pessoais, pela evangelizacao digital ou por gestos de vizinhanga e
solidariedade. O Papa Francisco recorda que “a missio nio conhece
tronteiras” (EG 20); por isso, é preciso criatividade pastoral para alcangar
também os “condominios fechados” do coracao humano.

Areas marcadas pela violéncia e pelo trifico

298. Em muitas regioes urbanas, a evangelizacao enfrenta barreiras impostas
pela violéncia e pela criminalidade. Nesses ultimos acontecimentos que
marcaram nossa cidade, a igreja se fez presente, nao s6 com declaragoes,
mas com presenca e consolacdo. A presenca missionaria nesses contextos
exige prudéncia, coragem e discernimento. A Igreja se faz presente com
gestos simples de solidariedade, educagao e cuidado com a vida, mesmo
quando a agdo pastoral visivel ndo é possivel. “Nenhuma periferia ¢é
distante demais”, afirma o Papa Francisco (EG 197). O testemunho
silencioso de quem leva a paz e o consolo de Cristo é uma das
expressoes mais auténticas da missao.

Sustentabilidade missiondria e cooperacio eclesial

299. A continuidade da acdo missionaria requer planejamento,
corresponsabilidade e comunhio entre as Igrejas. B fundamental formar
liderancas locais, valorizar o protagonismo das comunidades e promover
a autossustentacao das iniciativas evangelizadoras. A missdo ¢é mais
fecunda quando nasce da partilha e da cooperagio entre dioceses,
pardquias e organismos missionarios.

Cansago pastoral e renovagio das liderangas

63



300. Em muitas comunidades, os agentes de pastoral vivem sobrecarregados,
e a falta de renovacao ameaga a vitalidade missionaria. O Papa Francisco
alerta: “Nao deixemos que nos roubem a alegria da evangelizacio” (EG
83). E necessario cuidar dos evangelizadores, oferecer-lhes formacio
espiritual, tempo de descanso e espagos de comunhao. A missao floresce
quando ha novas vocagoes e quando cada geragao ¢ chamada a oferecer
seu dom. Como lembra o Documento de Aparecida, “ninguém deve

sentir-se dispensado da missdao, mas todos devem ser sustentados nela”
(DAp 174).

Polarizacdo e desinformagdo

301. O uso irresponsavel das redes sociais tem alimentado divisdes dentro da
propria Igreja. Opinides parciais e informagoes distorcidas geram
desconfianca e enfraquecem a comunhio. O Papa Francisco ensina que
“a unidade ¢ superior ao conflito” (EG 228). Evangelizar ¢ também
construir pontes, promover o didlogo e cultivar o discernimento sereno.
O missionario deve ser promotor da comunhio, da verdade e da caridade
que reconcilia.

Fidelidade e comunbao com o Magistério

302. A autenticidade da missao floresce na comunhao e na obediéncia eclesial.
Em tempos marcados por mdultiplas vozes e interpretagoes, ¢ essencial
permanecer enraizado no Magistério da Igreja. A comunhao com o Papa
e com os bispos niao ¢ mera formalidade institucional, mas expressdao de
té e garantia da unidade na verdade. O Documento de Aparecida ensina
que “a comunhiao com o bispo e entre os bispos ¢é garantia da
autenticidade da missao” (DAp 178). Ser missionario ¢, portanto,
caminhar em sintonia com o0s pastores e viver a evangelizagdo como
servico a unidade do Corpo de Cristo.

64



7. Caracteristicas fundamentais da Missdao - O que a configura? Quem
sdo0 os interlocutores? Quais os seus Aambitos?

303.

304.

305.

300.

Na linguagem cotidiana, “missao” costuma designar uma tarefa confiada
a alguém. No ambito religioso, muitas vezes se pensa em evangelizacao
em terras longinquas ou em acdes de visitagao e andncio querigmatico.
Contudo, o alcance do termo ¢ bem maior: ele exprime a propria
identidade da Igreja, enviada ao mundo para partilhar a fé em Jesus
Cristo como salvagio oferecida a todos. Ao mesmo tempo, aponta para a
vocacao de cada batizado: “Cada um de nés é uma missao no mundo,

porque fruto do amor de Deus” (Papa Francisco, Mensagem para o Dia
Mundial das Missoes de 2019).

A Igreja existe para evangelizar. Por isso, a missio nao é um setor entre
outros, nem um simples programa ou elenco de atividades; ¢ o eixo que
da forma a toda a vida e acdo eclesial. A saida missionaria, rumo aos que
carecem da experiéncia viva da amizade com Jesus Cristo, torna-se o
critério que inspira cada iniciativa pastoral. Evangelizar nao é opcional: é
a razao de ser da comunidade cristd, chamada a anunciar Jesus e a
testemunhar seu amor “até os confins da terra”.

O Novo Testamento o afirma de modo transparente: “Depois de falar
com os discipulos, o Senhor Jesus foi elevado ao céu e sentou-se a direita
de Deus. Entao, os discipulos foram anunciar por toda a parte. O Senhor
cooperava, confirmando a palavra pelos sinais que a acompanhavam”
(Mc 16,19-20). “Jesus aproximou-se deles e disse: ‘Foi-me dada toda a
autoridade no céu e na terra. Ide, pois, e fazei discipulos todos os povos,
batizando-os em nome do Pai, do Filho e do Espirito Santo. Ensinai-os a
observar tudo o que vos mandei. Eis que estou convosco todos os dias,
até o fim dos tempos™ (Mt 28,18-20). “Vés sois as testemunhas destas
coisas. Eu enviarei sobre vés o que meu Pai prometeu” (Lc 24,48-49).
“Recebereis a forca do Espirito Santo que vira sobre vos e sereis minhas
testemunhas em Jerusalém, em toda a Judeia e na Samaria, até aos
confins da terra” (At 1,8).

Vé-se, portanto, que a palavra “missao” possui conteudo amplo e
profundo. Nesta reflexdo, consideraremos alguns eixos estruturantes —
encontro com Cristo, vida fraterna, anuncio e testemunho — e, em
sintonia com o Magistério, indicaremos os ambitos nos quais ela se
realiza também entre nés, em nossa Arquidiocese.

7.1 Aspectos fundamentais da missdo

7.1.1 Encontro com Jesus Cristo

65



307.

308.

309.

310.

311.

312.

Toda missao brota de um encontro. Antes de qualquer tarefa, ela ¢é
resposta amorosa ao amor primeiro de Deus. O encontro com Jesus vivo
transforma o cora¢io e acende o desejo de anuncia-Lo. Como os
discipulos de Emats, reconhecemos o Senhor “ao partit o pao” e
sentimos o coragao arder quando Ele nos fala pelo caminho (Lc 24,32).

A missao comega quando esse encontro se torna experiencia pessoal e
eclesial. E o Espirito Santo quem nos faz descobrir, em Jesus, o rosto
misericordioso do Pai; Ele recorda o Evangelho, instrui os discipulos e
taz Cristo habitar em nés (Jo 14,26; Ef 3,17). Assim, todo missionario
nasce do Espirito e caminha sustentado por Ele.

O Papa Francisco, citando Bento XVI (DCE 1), reafirma que “no inicio
do ser cristao, nao ha uma decisdo ética ou uma grande ideia, mas o
encontro com uma Pessoa que da a vida um novo horizonte” (EG 7).
Quando o amor de Cristo toca a existéncia, surge o impulso de
comunica-Lo. O auténtico missionario é aquele que nao consegue
guardar para si a alegria do encontro e sente no intimo o ardor de
partilhar o dom recebido.

Evangelizar, portanto, é deixar transbordar a experiéncia feita com o
Senhor. A missdo nio se confunde com propaganda ou imposi¢do; é o
testemunho de quem encontrou o sentido da vida e deseja que outros o
encontrem. Por isso, cada discipulo missionario é chamado a renovar
sem cessar essa experiéncia, nutrindo a amizade com Jesus na oragdo, na
escuta da Palavra e na Eucaristia, para que o antuncio brote do coragao e
se traduza em gestos concretos de amor.

Nas Assembleias do Sinodo Arquidiocesano, expressou-se a convicgao
de que sdo ocasiGes especiais para se oferecer a oportunidade de todos
viverem a experiéncia de encontro e amizade com Cristo: as liturgias bem
celebradas, segundo as normas litargicas; as manifestagoes publicas da fé
e da devogdo (procissoes, ter¢os, via-sacra nas ruas, pragas, casas €tc.); as
visitagoes missionarias e missoes populares; midias digitais; retiros e
encontros espirituais com caracteristicas querigmaticas (de anuncio de
Jesus Cristo).

Constata-se que os membros que participam da vida da Igreja buscam
viver a experiéncia do encontro com Cristo e procuram aprofundar
continuamente o relacionamento com ele, principalmente por meio da
liturgia, dos sacramentos, dos momentos de oragao, adoragdao, obras de
caridade e demais atividades pastorais. Essa experiéncia de encontro com
Cristo deve ser continua e precisa caminhar em dire¢io ao
amadurecimento e a frutificacao da fé.

Indicagdes sinodais

66



313.

314.

315.

316.

Formagao litdrgica dos ministros ordenados, ministros leigos e do povo
em geral (por meio de pregacoes, cursos e retiros). Isso seja feito por
meio de uma formagao permanente;

Formacgao biblico-catequética para que o conhecimento correto e mais
profundo da Igreja e sua doutrina ajude a evitar equivocos e abandono
da fé catdlica;

Fortalecimento da Iniciacio a Vida Crista, com especial atencido a
Pastoral do Batismo mais missionaria, dinamica e acolhedora;
Comunica¢ao mais eficaz das atividades que sao oferecidas com uso de
midias e novas tecnologias, objetivando favorecer e aprofundar o
encontro com Cristo.

7.1.2 Vida comunitaria, fraterna e acolhedora

317.

318.

319.

320.

321.

O encontro com Cristo conduz inevitavelmente a comunhao. Quem
experimenta o amor de Deus descobre que a fé nao pode ser vivida
isoladamente. Desde os primérdios, os discipulos de Jesus se reuniam
para escutar a Palavra, partir o pao e partilhar a vida (At 2,42). A fé
tfloresce e se fortalece quando é vivida em comunidade, pois, como
recorda o Senhor, “onde dois ou trés estiverem reunidos em meu nome,
ali eu estou no meio deles” (Mt 18,20).

As comunidades cristas sdo o primeiro € mais natural espaco da missao.
Nelas, a fé é celebrada, amadurecida e transmitida. A vida fraterna
torna-se testemunho do Evangelho, especialmente quando se expressa na
acolhida e na solidariedade com os que mais necessitam. O Papa
Francisco ensina que “a missdo é uma paixdo por Jesus e, a0 mesmo
tempo, uma paixao pelo seu povo”; quem ama a Deus se aproxima das
pessoas e caminha com elas (EG 268).

O amor fraterno ¢ a linguagem mais clara e convincente da
evangelizacao. A Igreja cresce e se renova quando seus membros se
tratam como irmaos e irmas, quando cada comunidade se torna casa de
portas abertas, onde todos se sentem esperados, respeitados e amados.
Assim, a comunidade crista se converte em sinal vivo do Reino de Deus
e reflexo da comunhao trinitaria, onde cada pessoa tem lugar e dignidade.

Viver a fraternidade é parte essencial da missio. Uma comunidade que
acolhe e serve fala de Deus mesmo antes de pronunciar qualquer palavra.
Ela torna presente Cristo no meio do povo e testemunha o Evangelho
por meio da partilha, do perdao e da esperanga. A fraternidade vivida é o
rosto visivel de uma Igreja que é familia, povo de Deus em caminho e
servidora de todos.

O II Sinodo Arquidiocesano constatou que, nos varios ambitos da vida
da Arquidiocese, o ambiente comunitario em geral é fraterno e as

67



322.

pessoas que participam dele se sentem em casa. No interior das equipes
pastorais, as pessoas se sentem felizes em participar e contribuir nas
varias atividades. As liderancas pastorais sao generosas e numericamente
expressivas, atuam com dedica¢io e procuram atuar com fidelidade as
orientagoes da Igreja. Mas o entrosamento entre as varias pastorais,
movimentos e servicos ¢ um aspecto fragil e que precisa ser melhorado.

Percebe-se, em algum casos, concentragao e centralizagdo por parte de
algumas coordenagdes, as vezes ha apego a cargos e permanéncia muito
longa de pessoas nas coordenagoes, o que gera dificuldade para novas
pessoas assumirem. Também é presente a percepcao de dificuldade de
pessoas se disporem a assumir compromissos pastorais e comunitarios.

Indicacdes sinodais

323.

324.

325.

326.

327.

Considerar o acolhimento as pessoas como ponto essencial (foi
lembrado o lema do Santuario de Aparecida: “Acolher bem ¢
evangelizar”). Aprofundar o significado missionario do acolhimento,
formar para isso, retomar a formagao para o Ministério do Acolhimento
e ampliar sua atuagao;

Favorecer o surgimento de pequenas comunidades, especialmente
circulos biblicos, com boa formagio e acompanhamento de suas
liderancas. Considera-las prioridade pastoral. Caracterizar as equipes
pastorais como pequenas comunidades de vivéncia crista e de missao.
Valorizar o Conselho Paroquial de Pastoral em todas as pardquias e
cria-lo onde ainda ndo existem, orientar a metodologia de seu
tuncionamento (regulamento) e efetivamente funcionar com regularidade
prevista no calendario de cada Paréquia. Dar formagao para os membros
do CPP.

Cuidar ainda mais da formacao das liderancas e colaboradores, em
especial as(os) secretarias(os), em todos os aspectos: biblico, liturgico,
espiritual, doutrinal, metodologico e humano-afetivo (com metodologia
para acolhimento, escuta e eventuais encaminhamentos).

Na Iniciacio a Vida Cristd e na preparagdo para os sacramentos haja
clareza nos critérios e unidade em sua aplicacdo, e que seja realizada de
modo missionario, envolvendo as familias, padrinhos e a prépria
comunidade, sempre evidenciando o carater querigmatico (encontro com
Cristo).

7.1.3 Anuincio: o querigma e o coragdo da missdo

328.

O centro de toda agdo missionaria ¢ o anincio de Jesus Cristo. O
querigma — a proclamacdo do amor de Deus manifestado em Cristo
morto e ressuscitado — é o nucleo essencial da evangelizacio. E o
primeiro anuncio, simples e profundo, que deve ressoar continuamente
no coracao da Igreja e de cada cristao.

68



329.

330.

331.

332.

333.

334.

335.

Depois de encontrarem o Ressuscitado, os discipulos “contaram o que
lhes acontecera no caminho e como o haviam reconhecido ao partir o
pao” (Lc 24,35). Assim também a Igreja, desde os primeiros tempos,
proclama o que viu e ouviu, para que todos participem da mesma
comunhio (1Jo 1,3). Evangelizar é partilhar o dom recebido e convidar
outros a fazer a experiéncia do encontro transformador com Cristo.

O Papa Francisco recorda que “a primeira motivagao para evangelizar é
o amor que recebemos de Jesus” (EG 264). Quem foi tocado por esse
amor sente o desejo de comunica-lo; quem encontrou a vida em Cristo
quer oferecé-la aos outros. Por isso, todo batizado é chamado a ser
evangelizador, nao por dever, mas por gratidao e alegria.

A evangelizacdo comega nas situagoes mais simples do cotidiano: na
familia, no trabalho, nas conversas e nas relacbes humanas. E o que o
Papa chama de “pregacdao informal”; aquela que nasce naturalmente
quando o coragao esta cheio do Evangelho. “Ser discipulo significa ter a
disposi¢ao permanente de levar aos outros o amor de Jesus” (EG 127).

O anuincio querigmatico é também convite a conversdao e a vida nova.
Ele renova a Igreja, da sentido a pastoral e ilumina todas as suas agoes.
Onde o querigma ¢ proclamado com autenticidade e alegria, a fé se
fortalece, a esperanca renasce e a caridade se torna concreta.

Anunciar Cristo é o primeiro e mais precioso servico que a Igreja presta
ao mundo. E proclamar a Boa-Nova que ilumina a escuridao do coragao
humano e transforma o discipulo em portador de paz, alegria e salvagao.

Nas Assembleias do II Sinodo Arquidiocesano foi acentuado que ja
existe significativo trabalho em relagdo ao anuncio: pastoral de rua,
visitas domiciliares a familias assistidas nos projetos da caridade social,
cemitérios, hospitais, presidios, em muitos lugares ha atividades
permanentes de saida missionaria. Encontros e retiros querigmaticos sao
realizados em grande nimero de pardquias, como Encontros Com
Cristo para casais, jovens e adolescentes. Ha também a¢oes missionarias
de visitagao realizadas por Conselhos Missionarios, Paroquias e Novas
Comunidades com experiéncias variadas segundo os carismas das
mesmas.

Sao feitos convites as pessoas para participacdo em circulos biblicos,
grupos de oragio, retiros, encontros e cercos de Jerico etc. Essa atuagao
missionaria ja existente ¢ fonte de esperanca para as pessoas que
escutam, aderem e se convertem. . também fonte de esperanca para a
vida comunitaria que com isso se renova e se fortalece. F preciso apoiar
e fortalecer as pastorais e os movimentos ja existentes. A formacao para
a missao ¢ indispensavel em vista disso.

69



330.

337.

Constata-se que as pessoas menos atingidas e as quais é mais dificil
chegarmos sdo: jovens, idosos, vidvos, familias, casais em nova uniao,
deficientes fisicos, pessoas em situagdo de rua, encarcerados, pessoas
mais caracterizadas pela secularizacdo e as midias sociais.

Ha dificuldades para atividades missionarias de visitagao em regides com
alto indice de violéncia e em 4reas de condominios. E preciso, através do
testemunho e da presenca de discipulos missionarios ardorosos, estar
presente de modo significativo nesses ambientes.

Indicacdes sinodais

338.

339.

340.

341.

342.

343.

Cada pastoral, movimento e servigo refletir a respeito de como tornar
mais explicita sua saida em missao: ida ao encontro das pessoas,
acolhimento fraterno, anuncio explicito de Jesus Cristo e oferecimento
de oportunidade para vivenciar na oragao a proximidade com Ele;
Organizar nas paroquias equipes e estratégias missionarias com o
objetivo de atingir todas as pessoas e todos os locais (Conselho
Missionario Paroquial — COMIPA);

Promover formag¢ao em vista de uma compreensao mais profunda e mais
abrangente da missao da Igreja, inclusive na Iniciacdo a Vida Crista.

Nas atividades da caridade social evidenciar sempre, de modo adequado,
o aspecto espiritual e eclesial, com respeito pelas opgoes religiosas das
pessoas quando diferentes das nossas (evangelizar sem imposicao).
Priorizar a evangeliza¢do da juventude e a formag¢ido de grupos juvenis
com variedade de métodos e de carismas. Incentivar a participagiao de
jovens em pastorais e movimentos inseridos na pastoral de conjunto.
Promover retiros e atividades para atrair novos membros e acompanhar
bem os grupos que se formam. A Iniciacdo Crista de Jovens poderia ser
mais bem articulada junto com a Pastoral da Perseveranca com o projeto
de formacao de grupos de jovens.

Incentivar os jovens a participar de Escolas de lideranca para formacao
de novos lideres, para no futuro darem seguimento na missao
evangelizadora.

7.1.4 Servigo cristdo a sociedade e testemunho publico

344.

A missao da Igreja nido se limita ao anuncio da fé; ela se expressa
também no servigo concreto a vida e no compromisso com a justica, a
dignidade e a paz. Jesus se identifica com os pobres e sofredores: ““Todas
as vezes que fizestes isso a um destes meus irmaos mais pequeninos, foi
a mim que o fizestes” (Mt 25,40). Segui-Lo significa cuidar das feridas da
humanidade e trabalhar para que ninguém seja excluido do amor, da
verdade e do pao.

70



345.

346.

347.

348.

349.

350.

351.

Desde as origens, a comunidade cristad testemunhou a fé por meio da
solidariedade e da partilha. Os Atos dos Apodstolos relatam que “entre
eles ninguém passava necessidade” (At 4,34), e esse testemunho de
comunhdo se tornou sinal visivel da presenca do Reino. A fé viva se
traduz em obras de amor: “A fé, se nao se traduz em obras, esta morta”

(Tg 2,17).

O Papa Francisco lembra que “o coracio do Evangelho inclui a vida
comunitaria e o compromisso com os outros” (EG 177). Evangelizar é
também transformar realidades, curar feridas, promover a justica e cuidar
da criagao. A Igreja anuncia o Evangelho quando serve e se faz proxima
dos pobres, tornando-se expressao da misericérdia divina que acolhe e
levanta os caidos.

A exortagao Dilexi Te recorda que “o amor preferencial pelos pobres é
um caminho de fidelidade a Cristo” e que “o cuidado com os pobres faz
parte da grande Tradi¢do da Igreja, como um farol de luz que, a partir do
Evangelho, iluminou os coragoes e os passos dos cristdos de todos os
tempos” (DT 8, 103). O servico ¢, portanto, dimensdao constitutiva da
missao: ¢ o modo como o amor de Deus se torna visivel e transforma o
mundo em fraternidade.

Ser missionario ¢ viver a fé de modo coerente e publico,
comprometendo-se com a constru¢cio do bem comum. A Igreja
evangeliza também quando defende a vida, promove a justi¢a social,
valoriza a verdade e semeia a paz. Como ensina o Magistério, “a caridade
social é a alma da solidariedade e da justi¢a”; ¢ o amor cristdo que renova
estruturas e converte coracoes.

A missao, assim entendida, une palavra e agdo, anuncio e servico, fé e
vida. O testemunho publico da caridade é uma forma silenciosa, porém
eloquente, de evangelizacio. E nele que o mundo reconhece o rosto do
Cristo vivo, presente naqueles que amam e servem. Nesse ambito as
antigas e novas praticas sociais em nossa arquidiocese se empenham
nessa presenc¢a em todo o territorio.

Como concluiram ambas as Assembleias Sinodais Arquidiocesanas ao
tratarem do testemunho da fé no espaco publico e servigo cristio a
sociedade, a caridade social é inseparavel da fé e deve ser motivada pelo
amor de Cristo. A motivagdo para a caridade social deve sempre ser
explicitada como fruto da fé em Jesus Cristo e expressao da vida eclesial.
E de consenso que o testemunho publico da fé acontece por meio de
atitudes concretas de caridade, acolhimento, solidariedade, campanhas e
presenca ativa nas midias.

O testemunho cristaio ganha forca quando associa evangelizagdo e
promocao humana, tornando-se sinal visivel do amor de Deus. A oracao,

71



352.

353.

354.

355.

a vida sacramental e a espiritualidade sao a fonte que sustenta a pratica
da caridade. Ela se expressa no cuidado aos pobres, enfermos,
encarcerados, e pessoas em situacOes diversas de vulnerabilidade e
sofrimento.

Com alegria, se constata que muito ¢ feito pela Igreja nesse ambito de
atendimento a pessoas com necessidades urgentes e, as vezes
permanentes, como: alimentagao, vestuario, cuidados médicos, visitas.
Destaca-se o trabalho realizado em diversos pontos da cidade em favor
dos irmaos em situacao de rua.

Também ha muitas atividades de defesa dos direitos e de promogao
humana: educacao; formacdo; conscientizacao. Defesa de direitos de
encarcerados, de populagdes em areas com IDH baixo, com precariedade
de moradia e problemas ligados a isso. Destacam-se servicos concretos
oferecidos em diversas comunidades, como mutirdes de saude,
atendimento psicologico, educacdo e arte, que expressam o cuidado
integral do corpo e da fé.

Constata-se a necessidade de explicitar sempre e de aprofundar a relagao
entre essas atividades e sua motivagao profunda: o anuncio de Jesus
Cristo, o testemunho de seu amor preferencial pelos sofredores e a
vivéencia eclesial. Verifica-se a necessidade de promover ainda mais a
formagdo e o comprometimento de todos os membros da comunidade,
especialmente dos agentes de pastoral, a respeito da dimensao social do
Evangelho. A formacao missionaria e social do clero, religiosos e leigos,
pode evitar que a caridade possa se tornar mera assisténcia carecendo de
espirito evangélico. Os agentes que atuam nas pastorais sociais precisam
ser acompanhados permanentemente pela Igreja.

O fortalecimento da unidade entre Pardquias, Vicariatos, pastorais e
organismos arquidiocesanos fortalece e amplia o alcance e os resultados
das agoes sociais. Algumas pardquias carecem de recursos e necessitam
de maior apoio e articulacio com a Caritas Arquidiocesana. Ha ag¢oes
sociais que ainda tém pouca divulgacao e envolvem um nimero reduzido
de agentes, limitando seu impacto. A solidariedade precisa alcancar todas
as geragdes: criangas, jovens, adultos e idosos. A comunicagao (digital e
presencial) ¢ um recurso indispensavel para tornar conhecidas as obras e
testemunhos da Igreja.

Indicacdes sinodais

3506.

Oferecer formagao sistematica sobre a Doutrina Social da Igreja, com
ampla divulgacdo e motivagao.

72



357.

358.

359.

360.

361.

362.

Formar e acompanhar liderancas, de acordo com seus carismas e
habilidades, para fungdes comunitarias e politicas e oferecer
acompanhamento dos que estao nesses cargos e fungoes;

Promover maior articulagio dos membros das pastorais sociais e das
pessoas que atuam em nome da Igreja em diversos conselhos e
organismos, a servi¢o da vida plena (cf. Jo 10,10).

Oferecer formacgao de qualidade e acompanhamento para pessoas que
desempenham fungdes em empresas e organismos publicos com
impacto na vida social.

Promover ampla articulagao entre as diversas agoes sOcio-caritativas na
Arquidiocese.

Promog¢ao do trabalho da caridade social da Igreja como servico
comunitario de inclusao de todos, assistidos e benfeitores, fortalecidos
pela espiritualidade e vida de oracdo.

Promover, incentivar e apoiar as associacoes de fiéis e outros organismos
eclesiais que atuam nesses ambitos em razao de seu carisma.

7.2 Os ambitos, os sujeitos e os interlocutores da missao

363.

364.

365.

A missao da Igreja tem sempre um rosto humano: o rosto de quem
anuncia e o rosto de quem acolhe a Boa-Nova. Ela ¢, antes de tudo,
encontro de pessoas e comunhao de vidas. O Evangelho é transmitido
por discipulos que testemunham e é recebido por coragdes abertos a
graca. Por isso, cada cristdio ¢ simultaneamente destinatario e
protagonista da missao, chamado a evangelizar e a deixar-se evangelizar.

O Papa Francisco recorda que existem “trés ambitos da evangelizaciao™
os que vivem a fé de modo constante, os batizados afastados e os que
ainda nao conhecem Cristo (EG 14). Essa visao ajuda a compreender a
amplitude da missao e orienta o agir pastoral da Igreja.

Iluminada por essa perspectiva, a Igreja no Rio de Janeiro expressa sua
acdo missiondria por meio de trés atitudes que formam um unico
movimento espiritual: cuidar, acolher e buscar. Essas atitudes, discernidas
ao longo do processo sinodal arquidiocesano, constituem o dinamismo
da missao local: uma Igreja que ama o seu povo, que se faz proxima em
todas as situagdes da vida e que procura tornar cada coracio um espago
de encontro com Deus.

7.2.1 Cuidar: a ternura da presenga e o acompanhamento

360.

“Levai os fardos uns dos outros; assim cumprireis a lei de Cristo” (Gl
0,2). Cuidar é o primeiro gesto da missao e a expressao mais concreta da
caridade. Significa estar presente, escutar e servir. O exemplo de Jesus, o
Bom Pastor que conhece cada uma de suas ovelhas e as chama pelo

73



367.

368.

369.

370.

371.

372.

373.

nome (Jo 10,14), inspira o modo cristio de cuidar: uma presenca
proxima, compassiva e pessoal.

Cuidar é acompanhar as pessoas em seus caminhos, nas alegrias e nas
dores da vida. E estar a0 lado dos doentes, dos idosos, dos enlutados,
dos jovens em crise, das familias feridas, dos pobres e dos esquecidos.
Trata-se de um cuidado que se traduz em gestos simples — uma visita,
uma escuta atenta, uma ora¢ao partilhada —, mas que revela o rosto
misericordioso de Deus.

O Documento de Aparecida ensina que “o cuidado pastoral supoe
proximidade e aten¢do concreta as pessoas, sobretudo as mais frageis”
(DAp 351). Por isso, cuidar nio ¢ apenas um ato de compaixao
momentanea, mas um processo continuo de acompanhamento,
formacao e integragdo na vida comunitaria. E educar para a fé, fortalecer
vinculos e sustentar a esperanga.

Comunidades que cuidam tornam-se sinais do amor de Deus no meio
das cidades agitadas e das realidades marcadas pela solidao. Sao lugares
onde o ser humano ¢ valorizado e encontra abrigo para o coragao. Por
isso, a Igreja que cuida reflete o amor do Pai: firme no andncio, mas
terna na presenca; fiel a verdade, mas cheia de misericordia e paciéncia.

O cuidado é, assim, o primeiro passo da missao e o caminho para que a
Palavra se torne carne na vida do povo. A ternura pastoral ¢ a linguagem
do Evangelho em sua forma mais humana e transformadora.

Durante nosso 1II Sinodo Arquidiocesano verificou-se, por consenso, que
a vida comunitaria em nossa Arquidiocese é marcada pelo empenho dos
agentes de pastorais, movimentos e servicos em cuidar da vida e da f¢é,
com espirito solidario e missionario. O alimento espiritual dos
participantes se da, fundamentalmente, pela escuta e vivéncia da Palavra
de Deus, pela centralidade Eucaristica e pela participacao na comunidade
eclesial, também se realiza através de encontros, retiros, catequeses e
devogdes populares. A formagao permanente é vista como essencial para
amadurecer na fé e fortalecer a consciéncia missionaria.

Constatou também a necessidade de maior nimero de voluntarios e
agentes pastorais, discipulos missionarios, preparados para atender as
demandas evangelizadoras e sociais. Verificam-se também algumas
fragilidades na integracdo entre pastorais, movimentos e Servigos,
especialmente a dificuldade de renovacao das liderancas.

Muitos membros de nossas comunidades ainda ndo se percebem
corresponsaveis pela missao e participagdo comunitaria, limitando-se a
vivencia sacramental. A violéncia urbana, o secularismo e o esgotamento
de agentes pastorais (inclusive do clero) dificultam a a¢do missionaria. E

74



374.

alguns servicos e sacramentos ainda sido percebidos como
excessivamente  burocraticos, percepcao esta que dificulta a
evangelizagao.

Observou-se que ha empenho em realizar um acolhimento integral:
cuidado fisico, emocional e espiritual, escuta ¢ acompanhamento das
tamilias, criancas, adolescentes, jovens, adultos e idosos com suas varias
situacbes de vida. Cresce a consciéncia da necessidade de ser uma “Igreja
em saida”, superando o comodismo e o fechamento em si mesma.
Destaca-se, também nesse aspecto, a importancia de pequenos grupos
(circulos biblicos, comunidades de oracdo, grupos de jovens) para criar
vinculos e fortalecer a fé. A comunicacdo (Pascom, redes sociais,
informativos) é percebida como estratégica para evangelizar e integrar
novos membros.

Indicacdes sinodais

375.

376.

377.

378.

379.

380.

381.

382.

383.

384.

Ampliar a formagao biblica, liturgica, doutrinal e missionaria de agentes
pastorais, liderancas e comunidades, com metodologias acessiveis e
atrativas.

Criar e fortalecer Conselhos Paroquiais (Conselhos de Assuntos
Economicos, CPP, COMIPA), assegurando participacao efetiva e
corresponsabilidade.

Organizar iniciativas conjuntas (retiros, festivais, encontros de familias,
missOes populares) que fortalecam os vinculos de pertenca e a
consciéncia missionaria.

Valorizar e integrar os idosos e pessoas com deficiéncia na vida
comunitaria e missionaria.

Promover maior articulagdo entre Pardquias, Vicariatos e Arquidiocese
para troca de experiéncias e apoio mutuo, com atengao especial as
realidades de maior vulnerabilidade social.

Incentivar a comunicacao missionaria (Pascom, midias sociais, materiais
digitais e impressos), para evangelizar além dos muros paroquiais.
Oferecer acompanhamento espiritual e humano também aos agentes e
ministros, prevenindo o esgotamento pastoral.

Investir em projetos especificos para juventude e idosos, favorecendo sua
formacao, protagonismo e integracdo comunitaria.

Periodo maior para a formagao dos sacramentos tanto para os
tormadores quanto para os formandos.

Disponibilidade do Clero nas pardquias para o sacramento da Peniténcia
e Uncao dos enfermos.

7.2.2 Acolher: o rosto materno da Igreja

385.

“Acolhei-vos uns aos outros, como Cristo vos acolheu” (Rm 15,7). A
missao da Igreja muitas vezes comeca com um gesto simples de acolhida.

75



3806.

387.

388.

389.

390.

391.

392.

Em um mundo marcado pela pressa, pela indiferenca e pela exclusao,
acolher se torna uma forma concreta e poderosa de evangelizar. E por
meio de um olhar atento, de um sorriso ou de um abrago fraterno que
muitos reencontram a fé e a esperanca.

Acolher ¢ abrir espago para o outro, é dizer-lhe: “Vocé tem lugar entre
no6s”. Essa atitude traduz o modo como Cristo acolhe cada pessoa, sem
distingbes nem juizos prévios. O Papa Francisco ensina que “a Igreja
cresce por atragao, nao por imposicao” (EG 14). Essa atracao nasce de
uma comunidade que recebe com bondade, escuta antes de falar e se
comporta como mae que compreende, acompanha e consola.

A acolhida é também um caminho pastoral. Exige preparar ambientes,
formar pessoas e cultivar uma verdadeira cultura da hospitalidade. O
modo como a paréquia atende, celebra e escuta ¢, por si s6, um anuncio
do Evangelho. O servi¢o nas secretarias, na liturgia, na catequese e nas
agoes socials torna-se evangelizador quando revela a ternura de Deus que
se aproxima de seus filhos.

O Documento de Aparecida recorda: “A acolhida calorosa, cordial e
paciente ¢ um gesto evangelizador que expressa a ternura de Cristo”
(DAp 226). Assim, cada comunidade ¢ convidada a perguntar-se: somos
realmente uma Igreja de portas abertas, onde os que chegam encontram
irmaos, escuta e caminho?

A pastoral da acolhida é o primeiro passo de uma Igreja que deseja ser
lar para todos. Quando acolhe, a comunidade faz presente o amor de
Deus e transforma o encontro humano em experiéncia de graca. E bem
mais do que a presenc¢a na porta da igreja, mas sim um espirito presente
em todas as acoes.

As pessoas que procuram as comunidades sao diversas e o fazem em
ocasioes como: batizados, luto, crise de fé, enfermidade e outras em que
a vulnerabilidade e o sofrimento sao sentidos de modo mais forte. Essas
pessoas sao, pais e maes, idosos, jovens, migrantes, pessoas em situagao
de rua, turistas e fiéis ocasionais em busca de sacramentos.

O acolhimento deve ser feito com amor, respeito, empatia e escuta
atenta, sem julgamentos, mostrando a face misericordiosa de Cristo. O
testemunho comunitario, aliado a escuta e ao acompanhamento, é
essencial para que a acolhida ndo se limite a um gesto superficial.

Para essas pessoas, a experiéncia do encontro com Cristo pode se realizar
na Fucaristia, na Reconciliacdo, na oracio comunitaria, nos pequenos
grupos de convivéncia como: pastorais sociais, pastoral da crianga,
pastoral de favelas, circulos biblicos, grupos de oragido, pastoral do
menor. O acolhimento se estende também a migrantes, turistas,

76



393.

394.

moradores de rua e pessoas em situacoes de dor e vulnerabilidade. A
igreja acolhe a todos como Mae. O cuidado de suas vulnerabilidades e o
atendimento cordial a suas necessidades imediatas ¢ uma forma especial
de manifestar-lhes o amor de Deus e o acolhimento materno da Igreja.

Nas comunidades e paroquias é preciso haver formagao permanente para
o acolhimento. Ele nao pode se restringir a secretaria paroquial ou ao
momento da missa (distribuicio de folhetos), sem continuidade ou
integracao comunitaria. Em muitos lugares ha experiéncias ja
consolidadas de inciativas eficazes de acolhimento. Também nas Novas
Comunidades, especialmente quando bem integradas na comunidade
local e nas iniciativas da Arquidiocese, nota-se um belo e eficiente
empenho de acolhimento as pessoas que chegam. Uma comunidade que
acolhe transforma-se em familia, espaco de comunhido e missao.
Pequenos gestos de proximidade (saudagao, escuta, acompanhamento)
despertam pertenca e podem gerar integracao duradoura. O testemunho
de unidade dos clérigos e leigos engajados inspira e motiva a comunidade
a acolher melhor.

Constata-se, porém, que, em alguns lugares, ha resisténcias ao
acolhimento do novo ou do diferente, com fragilidades na formacao e
preparo dos agentes. A pandemia e outros fatores sociais enfraqueceram
vinculos, exigindo maior esfor¢o para reintegracao. A violéncia dificulta a
participa¢do em certos ambientes e horarios.

Indicagbes sinodais

395.

396.

397.

398.

399.

400.

Investir na formacao nao apenas dos agentes, mas de toda comunidade
paroquial, do Ministério do Acolhimento e Pastoral da Escuta,
preparando-os com espiritualidade, sensibilidade e métodos praticos.
Criar roteiros e manuais arquidiocesanos de boas praticas de acolhida,
que possam ser utilizados nas atividades pastorais adaptaveis, de forma a
dinamizar a orientar propostas, e dar mais liberdade ao Espirito Santo.
Promover encontros arquidiocesanos e vicariais de equipes de acolhida
para partilha de experiéncias e integragao.

Ampliar a acolhida além dos muros da Igreja: visitas missionarias em
condominios, escolas, ambientes de trabalho e espagos publicos, atentos
as novas realidades que possam se apresentar.

Integrar os acolhidos em pastorais, movimentos e circulos biblicos
antigos ou novos, favorecendo vinculos de pertenca e crescimento na fé.
Se oportuno, conduzindo a iniciagao da vida crista.

Incentivar momentos de convivéncia e espiritualidade (retiros, encontros
de familias, atividades culturais, missas em espacos abertos), favorecendo
a proximidade com os que chegam, estando abertos a novas realidades.

77



401.

402.

403.

404.

405.

406.
407.

408.

4009.

410.

Utilizar redes sociais e meios digitais como extensao do acolhimento,
com linguagem proxima, clara, convidativa, conteudos atrativos,
promovendo as atividades pastorais.

Valorizar datas e celebracbes especiais (batizados, missas de 7° dia,
béncaos, festas patronais) como oportunidades privilegiadas de acolher e
integrar.

Estimular a presenca pastoral continua de sacerdotes e didconos no
cotidiano da comunidade, como testemunho de proximidade e cuidado,
com aten¢dao especial de horarios especificos para o atendimento
presencial pelo sacerdote.

Reforcar a Pastoral da escuta e preparar homilias missionarias e
querigmaticas em momentos de grande presenca de fiéis ocasionais (ex.
Missas de 7° dia, batizados).

Promover a acolhida em outros momentos além do culto com a
colaboraciao de agentes capacitados para o servico do acolhimento. O
templo apesar de aberto, muitas vezes estd vazio, é necessario ter uma
presenca eclesial nestes momentos para acolher. Esta presenca pode ser
concretizada para além dos sacerdotes através dos membros de pastorais,
movimentos e outras pessoas capacitadas.

Multiplicar os espagos de acolhida.

Criar uma equipe de Coordenacdo Arquidiocesana e Vicariais para o
Ministério do Acolhimento que invista na formacao continua dos
agentes, preparando-os com espiritualidade, sensibilidade e métodos
praticos.

Investir na formagao de todos os agentes de pastorais e movimentos
para o servico de acolhimento.

A coordenacao arquidiocesana do acolhimento devera criar roteiros e
manuais arquidiocesanos e promover os respectivos encontros.

Cuidar da infraestrutura com aten¢ao especial para qualidade de som,
ventilacao e acessibilidade.

7.2.3 Buscar: a saida missionaria

411.

412.

“Ide, pois, e fazei discipulos todos os povos” (Mt 28,19). O verbo
“buscar” expressa a esséncia da missao crista. A Igreja nao espera ser
procurada: ela vai ao encontro. Nao se contenta em permanecer nas
fronteiras conhecidas, mas se lanca, movida pelo Espirito, em direcao aos
que estao afastados, feridos ou sem fé.

Ser uma Igreja que busca ¢ viver o dinamismo do Evangelho. E sair das
segurangas e ir ao encontro dos que ainda nao conhecem Cristo, dos que
perderam o sentido da fé, dos que vivem a margem da comunidade.
Buscar é também dialogar com o mundo contemporaneo — com suas
culturas, linguagens, redes e periferias — e tornar-se presenca de
esperanca nos novos are6pagos da sociedade.

78



413.

414.

415.

416.

417.

418.

O Documento de Aparecida nos interpela com forga: “Nao podemos
ticar tranquilos, em espera passiva, em nossos templos; é necessario
passar de uma pastoral de conservagao para uma pastoral decididamente
missionaria” (DAp 548). Essa saida nao se realiza por estratégia ou
ativismo, mas no estilo de Jesus: com humildade, proximidade e escuta.
A missao nao ¢é conquista, ¢ dom; ndo ¢ imposi¢ao, é amor que se faz
caminho.

A Igreja do Rio de Janeiro é chamada a viver essa dimensao missionaria
em todos os niveis: nos vicariatos, nas paroquias, nas comunidades e nas
novas formas de presenca eclesial. Sair pelas ruas, visitar lares, escolas,
universidades, presidios e redes digitais é levar o Evangelho aonde o
povo esta.

Buscar é expressao da caridade em movimento, é o amor que nio se
acomoda e deseja que todos encontrem a alegria do Evangelho. Uma
Igreja que busca é uma Igreja viva, movida pelo Espirito, que reflete no
mundo o corag¢io inquieto de Cristo, o missionario do Pai.

Nosso Sinodo Arquidiocesano expressou o consenso de que muitos
permanecem fora do alcance da acdo evangelizadora: afastados,
indiferentes, batizados nao praticantes, pessoas em situagdo de
vulnerabilidade, jovens, moradores de rua, enfermos, encarcerados e
familias fragilizadas. E preciso que a Igreja esteja presente e seja notada
como proxima a vida das pessoas, de suas necessidades e interesses.

Para sair a anunciar e testemunhar o amor de Deus, é fundamental o
primeiro andncio, que deve ser feito com simplicidade, testemunho de
vida, proximidade fraterna e linguagem acessivel, sem imposi¢coes. As
redes sociais e meios digitais podem apoiar, mas o encontro pessoal e
comunitario é insubstitufvel. O anuncio de pessoa a pessoa, a presenca
comunitaria da Igreja em procisses, missdes e atividades publicas da
sinal de vitalidade e pode despertar o interesse das pessoas por conhecer
ou participar da vida comunitaria. A vida fraterna em comunidade
precisa ser experimentada como espaco de acolhimento, amizade e
solidariedade, com testemunho alegre e coerente.

Constata-se, em alguns ambientes, a persistéencia de obstaculos e
dificuldades: a violéncia urbana, a indiferenca religiosa, os preconceitos
em relagao a Igreja, alguma centralizacio de liderancas e falta de
criatividade missionaria. Ha dificuldade em atingir espagos especificos:
condominios fechados, escolas, universidades, ambientes de trabalho,
periferias geograficas e existenciais. Alguns projetos de evangeliza¢ao nao
se concretizam ou ficam no papel. Quando falta o testemunho e o
acolhimento sincero, as pessoas se afastam da vida comunitaria.

79



419.

420.

Observa-se que a evangelizacao se fortalece quando unida a caridade
concreta e que eventos comunitarios (festas, jantares, almogos, atividades
culturais e esportivas) favorecem o primeiro contato e aproximam os
afastados. A acolhida simples e calorosa (saudacdo, atencao pessoal,
escuta) é um testemunho que abre portas para a fé.

A comunicagao clara e atraente, tanto presencial quanto digital, amplia a
visibilidade do testemunho cristio e favorece a aproximac¢iao de novos
membros. A missdo exige criatividade para alcancar condominios,
escolas, praias, espacos publicos, favelas, comunidades além da
articulacdo com servicos sociais e participagado em conselhos
comunitarios.

Indicacdes sinodais

421.

422.

423.

424,

425.

426.

427.

428.

429.

430.

431.

Promover missoes populares e mutires missionarios paroquiais e
vicariais, alcancando periferias urbanas, areas de risco, escolas e
universidades.

Investir em formacdo missionaria pratica para agentes pastorais,
priorizando acolhimento, criatividade e presenca nos “desertos
espirituais” da cidade.

Valorizar o Ministério da visitagao (lares, hospitais, asilos, favelas e
presidios), garantindo presenca continua e organizada.

Fortalecer iniciativas de caridade que integrem anuncio e testemunho:
feiras de satude, cursos de capacitagao, apoio a familias vulneraveis.
Utilizar redes sociais e midias digitais como instrumentos de
evangelizacdo, mas sempre conectadas a experiéncias presenciais de
comunidade.

Oferecer formacao continua ao clero e aos leigos para homilias e
celebragoes mais acolhedoras e que favorecam a participagdo ativa e
frutuosa de todos.

Ampliar a realizagdo de acbes conjuntas entre Arquidiocese, Vicariatos,
Foranias e Pardquias, novas comunidades, realidades eclesiais e
movimentos de vida apostolica para dar maior visibilidade as iniciativas
missionarias e compartilhar boas praticas.

Reforcar a presenca pastoral em cemitérios, hospitais e espagos de
vulnerabilidade social.

Incentivar e promover eventos culturais, musicais e artisticos como
estratégias missionarias, sobretudo junto aos jovens e pessoas distantes
da fé.

Pastoral urbana: isto ¢, planejamento missionario integrado, para que
possa planejar — executar — avaliar e melhorar.

Focar nos objetivos: evitando excessos e simultaneidade de iniciativas
que dificultam a avalia¢do dos frutos e acompanhamento pastoral.

80



432. Promover a¢ao missionaria baseada em formagao biblica, que gere
consciéncia nos agentes pastorais.

433. Pensar a possibilidade de atualizagdo das agoes evangelizadoras ja
existentes, como por exemplo: circulos biblicos, pastoral das favelas,
missoes populares, entre outras.

434. O envio missionario de Cristo comporta a0 mesmo tempo a consciéncia
de que o missionario ¢ instrumento insuficiente devido as precariedades
proprias do carater humano e dos ambientes, bem como a abertura as
poténcias de que é capaz de agir mesmo diante das mais diversas
limitagoes experimentando assim a alegria de anunciarmos o evangelho
que ultrapassa todos os esquemas humanos

7.2.4 Testemunhar e servir: a missido na vida publica e na caridade

435. “Assim brilhe a vossa luz diante dos homens” (Mt 5,16). Evangelizar ¢é
também testemunhar com a propria vida. A fé se torna credivel quando
se manifesta em atitudes concretas de amor, justica e esperanga. O
discipulo missionario anuncia nao apenas com palavras, mas com gestos
que revelam o Evangelho vivido.

436. O Papa Francisco adverte: “Ninguém pode exigir que releguemos a
religido a intimidade secreta das pessoas, sem influéncia na vida social”
(EG 183). O Evangelho tem forca transformadora e deve iluminar todas
as dimensoes da existéncia humana. Por isso, a missao inclui o
compromisso de estar presente na vida publica, contribuindo para o bem
comum, a defesa da dignidade humana e o cuidado com a criacao.

437. O testemunho missionario se concretiza na solidariedade que se torna
servico. “Se alguém possui bens deste mundo e vé o irmdo em
necessidade, mas fecha o coracdo, como pode o amor de Deus
permanecer nele?” (1Jo 3,17). A caridade é o rosto visivel da fé; ela
humaniza as relagcbes, cura feridas e renova a esperanca. Servir ¢é
evangelizar com as maos e com o corac¢do, ¢ transformar o amor em
acao que consola e liberta.

438. Evangelizar também significa comprometer-se com a justica social e a
constru¢ao de uma sociedade mais fraterna. A Igreja ¢ chamada a estar
onde a vida clama, a escutar o sofrimento dos pobres, a defender os
direitos dos indefesos e a promover a paz. A caridade social, como
ensina o Magistério, é a alma da solidariedade e da justica; é o amor
cristaio que transforma as estruturas e da novo sentido a convivéncia
humana.

439. A missdao cristd, assim compreendida, une palavra e agdo, oragdo e
compromisso, fé e vida. Onde ha um cristao coerente, ali o Evangelho se
torna visivel; onde ha uma comunidade solidaria, ali o Reino de Deus se

81



440.

441.

442.

manifesta. O testemunho da caridade ¢ o anuncio silencioso e eficaz que
taz resplandecer no mundo o rosto de Cristo, o Servo e Senhor.

O testemunho publico da fé acontece por meio de atitudes concretas de
caridade, acolhimento, solidariedade, campanhas e presenca ativa nas
midias. A caridade social ¢ inseparavel da fé e deve ser motivada pelo
amor de Cristo, expressa no cuidado aos pobres, enfermos, idosos,
tamilias, pessoas com deficiéncia e em situacao de vulnerabilidade social.
A oragao, a vida sacramental e a espiritualidade sdo a fonte que sustenta a
pratica da caridade. A unidade entre pardquias, vicariatos e arquidiocese
fortalece e amplia o alcance das ac¢bes sociais. Além disso, destacam-se
servicos concretos oferecidos em diversas comunidades, como mutirdes
de saude, atendimento psicologico, educagao e arte, que expressam O
cuidado integral do corpo e da fé.

Verifica-se que ha necessidade de formagao missionaria e social para
clero, religiosos e leigos, a fim de evitar que a caridade se torne mera
assisténcia sem espirito evangélico. Muitas a¢Oes sociais ainda tém pouca
divulgacio e envolvem nimero reduzido de agentes, limitando seu
impacto. Persistem desigualdades: algumas pardquias carecem de
recursos, apoio institucional e articulacao com a Caritas Arquidiocesana.
Em certos contextos, os sacramentos e servicos podem ser percebidos
como burocraticos, sem suficiente dimensao acolhedora.

A motivagao para a caridade social deve sempre ser explicitada como
truto da fé em Jesus Cristo e expressao da vida eclesial. A solidariedade
precisa alcangar todas as geragdes: criangas, jovens, adultos e idosos. O
testemunho cristio ganha forca quando associa evangelizacio e
promocao humana, tornando-se sinal visivel do amor de Deus. A
comunicagao (digital e presencial) é um recurso indispensavel para tornar
conhecidas as obras e testemunhos da Igreja.

Indicagdes sinodais

443.

444,

445,

446.

447.

Promover formagao permanente sobre Doutrina Social da Igreja para
clero, religiosos e leigos, integrando fé e acao social.

Ampliar a divulgagio das iniciativas de caridade, valorizando
testemunhos e comunicando os frutos das acoes.

Criar ou fortalecer pastorais sociais (ex.: Pastoral da Crianca, Carceraria
etc.) e capacitar agentes para atuag¢ao organizada e eficiente.

Estimular a participagao das pessoas atendidas nas acdes sdcio-caritativas
da Igreja nas atividades litirgicas e comunitarias, favorecendo sua
integracao e pertenca.

Continuar a promover campanhas periddicas de arrecadacao (alimentos,
agasalhos, recursos) associadas a momentos de espiritualidade e oracio.

82



448.

449.

450.

451.

452.

453.

Desenvolver parcerias com profissionais voluntarios e institui¢oes para
ampliar os servigos oferecidos (satde, educaciao, documentagao, geragao
de renda).

Ampliar a valorizaciao e a divulgacio de momentos eclesiais como o Dia
Mundial dos Pobres para gestos concretos arquidiocesanos, vicariais e
paroquiais.

Incentivar eventos comunitarios (feiras sociais, rodas de conversa,
atividades culturais, gincanas) que unam evangelizacdao, convivéncia e
solidariedade.

Reforcar a atuacao da Caritas Arquidiocesana junto as paroquias,
oferecendo recursos, formagdo e apoio as areas mais carentes.

Criar banco de dados referente a pessoas assistidas em projetos sociais,
garantindo maior transparéncia e eficicia, uma integracao maior entre as
pastorais sociais da arquidiocese.

Expandir o trabalho pastoral para pessoas com deficiéncia e em situagao

de vulnerabilidade.

TOPICO ABERTO - reflexio feita sem o subsidio do Instrumento de
Trabalho

454.

455.

456.

457.

458.

Como expressao do amplo consenso que se formou em torno do desafio
da renovagdo missionaria ao longo do percurso do II Sinodo da
Arquidiocese de Sao Sebastido do Rio de Janeiro, na 2* Assembleia Geral,
que encerrou a fase de participagdo em vista da elaboracio do
documento final do Sinodo, um grupo trabalhou sem subsidio de
Instrumento de Trabalho. Com metodologia totalmente aberta, o grupo
apresentou suas proposicoes. Elas estdo integradas ao longo desta Carta
Pastoral. Aqui estdo na forma em que foram apresentadas e votadas,
como testemunho do consenso e como agao de gragas ao Espirito Santo,
grande agente de nosso II Sinodo Arquidiocesano.

Dialogo a respeito do que pode ser promovido nos varios ambitos e
organismos eclesiais (Comunidade, Paroquia, Forania, Vicariato,
Arquidiocese; Servigos, Pastorais, Movimentos) para prosseguir de modo
mais decidido a animacao missionaria de nossa Igreja Arquidiocesana.
Introdu¢ao dos COMIPAs em todas as pardquias que unira um incentivo
dos vigarios episcopais e dos parocos.

Atingir através de atividades missionarias as familias em situagcdes mistas
do ponto de vista da pertenca religiosa. Aprofundar a reflexdo a respeito
de meios para evangelizar essas familias.

Atencdao especial aos jovens, um olhar para os jovens solteiros,
intensificar o trabalho com os jovens nas pardquias e formagao para a
vida pastoral.

83



459.

460.
401.
462.
463.
404.
4065.
4066.
467.

408.
469.

Durante o tempo de preparagaio para o sacramento do Crisma, ¢é
tundamental o incentivo do jovem ao trabalho pastoral.

Criacdo de equipes de animag¢ao missionaria nas Paroquias.
Conhecimento e formacao permanente de a¢ao missionaria.

Agdo missionaria junto aos jovens — acolhimento.

Escuta ativa dos jovens — etapas e realidades.

Ter uma acao constante missionaria.

Realizar o processo catecumenal, catequético, anuncio e querigma.

Na formagao permanente uma maior consciéncia da missao batismal.

O acolhimento na igreja e um questionamento de como colocar em
pratica a minha fé e testemunho.

Criar um subsidio pastoral-missionario.

O que fazer para que nossa igreja seja uma escola de ora¢do — vivéncia
de oracao.

8. As grandes opgdes missionarias da Arquidiocese de Sdao Sebastido do
Rio de Janeiro

8.1 A missdo permanente e a Igreja em saida

470.

471.

Vivemos um tempo em que muitos se perguntam se ainda é pertinente
falar em missio. Em um mundo plural, ndo bastaria restringir-se ao
dialogo respeitoso com tradi¢es religiosas e culturais diversas? Temos
em nossa arquidiocese um belo didlogo ecuménico e inter-religioso. O
dialogo ¢ indispensavel e fecundo, mas nao substitui o andncio. Se
renunciassemos a proclamar a novidade do Evangelho, relativizarfamos a
verdade que nos sustenta. Tal atitude poderia parecer um caminho
pacifico para evitar tensOes, mas acabaria por esvaziar o centro de nossa
té. Sao Paulo VI foi explicito: “os homens poderdo salvar-se por outras
vias, gracas a misericordia de Deus, se nés nao lhes anunciarmos o
Evangelho; mas nos, poder-nos-emos salvar se, por negligéncia, por
medo ou por vergonha [...] nos omitirmos de o anunciar? Isso seria trair
o apelo de Deus que [...] quer fazer germinar a semente” (EN 80).

A missao nao destréi culturas nem apaga identidades; ao contrario,
ilumina e purifica cada ambiente humano, inserindo-o num horizonte
maior em que a fé amadurece e se enriquece. Além disso, fecunda a
sociedade com valores que a tornam mais humana. Cresce, porém, o
numero de pessoas que se declaram sem religido, sem interesse pela fé
cristd ou distantes da Igreja, vivendo como se Deus fosse irrelevante.
Esse fenémeno nao nos paralisa; desperta urgéncia missionaria. Nesse
contexto, o anuncio querigmatico torna-se ainda mais necessario, pois
reacende a esperanca e manifesta a beleza de uma vida iluminada pelo
amor de Deus.

84



472.

473.

474,

475.

476.

A fé crista, quando vivida, gera bens para todos: fraternidade, respeito a
dignidade, compromisso com a justica, cuidado com os pobres e com a
criagdo. A missao ¢ a partilha desses bens; é contribuicao que a Igreja
oferece para o bem comum, para que muitos experimentem a luz e a
tforca transformadora do Evangelho. Em meio a violéncia, a indiferenca
e ao relativismo, o Evangelho revela-se fonte de paz verdadeira: o amor
de Deus reconcilia, constroi pontes e abre caminhos de fraternidade. Por
isso, a missao nao ¢é acessorio, mas parte da identidade da Igreja. A
alegria do Evangelho impele a sair: ser “Igreja em saida” significa
aproximar-se, sobretudo dos pobres e das periferias geograficas e
existenciais, dos desorientados e, de modo especial, dos jovens. Somos
uma Igreja enviada a proclamar, com coragem e alegria, que Jesus Cristo
¢ o Senhor da vida e da esperanca, presente em todos os ambientes para
partilhar a alegria que nele encontramos.

O 1II Sinodo Arquidiocesano reconhece a missio como coragao da
identidade crista: a Igreja existe para evangelizar. Este ¢ o ponto de
partida e o horizonte do processo sinodal. Ser discipulo ¢ ser
missionario, e a comunidade vive plenamente quando, movida pelo
Espirito, se poe a caminho para levar a Boa-Nova a todos.

“A saida missionaria é o paradigma de toda a obra da Igreja” (EG 15).
Logo, cada estrutura, pastoral e iniciativa deve ser avaliada por sua
capacidade de favorecer o encontro com Cristo, gerar comunhio e
testemunho. A Igreja em saida torna-se proxima, vai ao encontro,
arrisca-se e compromete-se com a vida do povo. O Sinodo afirma que a
missao nao ¢é setor da pastoral, mas principio que anima toda a vida
eclesial. Pardquias, vicariatos, comunidades e movimentos devem
renovar-se a partir dessa consciéncia. “A Igreja em saida é a comunidade
de discipulos missionarios que tomam a iniciativa, que se envolvem, que
acompanham, que frutificam e que festejam” (EG 24).

A Arquidiocese é chamada a viver em estado permanente de missdao, com
iniciativas constantes de evangelizacdo, visitacdao, escuta e presenca nos
diversos ambientes da cidade: ruas, lares e condominios, favelas, escolas,
hospitais e universidades. Onde esta o povo, ali deve estar a Igreja com a
Palavra, o testemunho e o cuidado. A missao supde proximidade, escuta
e vida partilhada: antes de falar, o missionario se faz presenca; antes de
ensinar, aprende; antes de anunciar, acolhe com misericérdia. A missao
permanente ¢ um estilo, ndo apenas um evento.

Nao pertence somente a padres, didconos, consagrados ou agentes mais
engajados: todo batizado ¢ missionario, chamado a testemunhar no
cotidiano. Essa consciéncia pede formacao e oracao, para que cada fiel se
saiba impulsionado pelo Espirito a evangelizar na familia, no trabalho,
nos ambientes digitais e nas relagdes sociais. Reafirmando esse

85



compromisso, a Arquidiocese deseja fortalecer seus Conselhos
Missionarios, as agoes de visitagdo e a intercessao pelas missdes. Cada
comunidade é convidada a manter acesa a chama missionaria com gestos
de proximidade e solidariedade, tornando-se sinal de esperanca nas
realidades mais dificeis da cidade. Uma Igreja em saida deixa-se conduzir
pelo Espirito, caminha com o povo e faz de cada batizado um portador
da luz de Cristo.

8.2 A espiritualidade do discipulo missionario

477.

478.

479.

480.

No centro da missdao esta o encontro pessoal com Jesus Cristo. Nao ha
auténtica evangelizacdo sem experiéncia viva daquele que é o primeiro
Evangelizador. O Sinodo reafirma: a missao nasce de um coragdo tocado
por Cristo, alimentado pela Palavra, pela Eucaristia e pela docilidade ao
Espirito. Evangelizar é comunicar uma experiéncia de amor: “No
coracio do Evangelho brilha a beleza do amor salvifico de Deus
manifestado em Jesus Cristo morto e ressuscitado” (EG 30).

A espiritualidade do discipulo missionario é modo de viver na Igreja em
comunhdao com o Senhor e em servico aos irmaos. O encontro com
Cristo acende uma fé que transforma pensamento, sentimentos e agoes.
“Encontrar-se com Cristo ¢ deixar-se encontrar por Ele” (DAp 243).
Esse encontro acontece na escuta da Palavra, na oracao, na liturgia, na
piedade popular, na fraternidade e no servico aos pobres. Quem se
encontra com o Senhor nio retém para si a alegria do Evangelho;
sente-se impelido a testemunhar, anunciar e servir: “Ai de mim se eu nao

evangelizar!” (1Cor 9,16).

No ritmo intenso da cidade, muitos buscam sentido, consolo e verdade.
Urge oferecer espagos de encontro e acolhimento: celebragoes bem
preparadas, grupos de oracdo, circulos biblicos, retiros, adoragao,
itinerarios de acompanhamento espiritual e expressoes publicas da fé. A
paréquia deve ser casa de oragao e escola de fé, onde o encontro com
Cristo seja o coragao da pastoral.

A piedade popular, marca da fé carioca, é forca evangelizadora: novenas,
romarias, festas e peregrina¢oes expressam a presenca de Deus no
cotidiano e conduzem ao encontro com Cristo. Como diz Aparecida,
trata-se de “um modo legitimo de viver a £é” e “forca evangelizadora” (n.
258). A espiritualidade missionaria sustenta e renova a a¢ao pastoral; um
coragdo orante da sentido e perseveranca. Por isso, o Sinodo convida a
cultivar uma espiritualidade que una orag¢do e agido, contemplagido e
compromisso: somente quem experimenta o amor de Deus pode
anuncia-lo com autenticidade.

8.3 Comunhao, acolhimento e vida comunitaria

86



481.

482.

483.

A Igreja é mistério de comunhao, nascida do amor trinitario. A unidade,
fonte no Pai, revelada no Filho e sustentada pelo Espirito, ¢ o primeiro
testemunho missionario: o mundo cré quando vé os cristdos amarem-se.
Comunhao ndo ¢é mera organizacao; ¢ dom a acolher e caminho a
construir. Manifesta-se na fraternidade, na partilha e no servico mutuo.
Cada batizado é membro do Corpo de Cristo e contribui com seus dons
para o bem comum. Quando vivida na caridade, a vida eclesial anuncia o
Evangelho antes das palavras.

O nosso Sinodo reconhece feridas de falta de acolhimento e unidade.
Propoe, por 1sso, conversao missionaria que torne a Igreja mais préoxima
e aberta. “A Igreja deve ser a casa paterna onde ha lugar para todos, com
a sua vida dificil” (EG 47). Acolher é o primeiro gesto evangelizador:
nele a pessoa se reconhece filho amado de Deus. Em uma metrépole
plural como o Rio, somos chamados a comunidades fraternas, onde
todos se sintam pertencentes e corresponsaveis. A comunhao constréi-se
com escuta, perdio e partilha; as diferencas enriquecem quando vividas
na unidade da fé.

O II Sinodo incentiva paréquias como casas e escolas de comunhio,
com atencao especial a quem mais sofre isolamento: idosos, enfermos,
migrantes, familias em crise, jovens desanimados, pessoas com
deficiéncia ou em situa¢ao de rua. Pequenas comunidades e circulos
biblicos tém papel decisivo: espacos simples de oracao, partilha e missao,
células vivas de evangelizagao. Também a colaboragdo entre pastorais,
movimentos e servicos é essencial: a pastoral de conjunto exprime a
unidade arquidiocesana e evita dispersdes. Onde ha comunhio, o
Evangelho floresce; onde ha divisao, a missdo se enfraquece. Sejamos
Igreja que cura feridas com o 6leo da misericordia e reflete o Deus que é
comunhio e amor.

8.4 Sinodalidade e corresponsabilidade missionaria

484. A sinodalidade ¢ o caminho da Igreja hoje: caminhar juntos, discernindo

485.

no Espirito o que o Senhor pede. E viver comunhio, participacio e
missao de modo organico, reconhecendo todos os batizados como
protagonistas da evangelizacdo. Nao é apenas método de governo, mas
estilo de ser Igreja, nascido do mistério trinitario e expresso na escuta
reciproca. “Uma Igreja sinodal é uma Igreja da escuta” (Francisco, 2021).

Da sinodalidade brota a corresponsabilidade: leigos, consagrados e
ministros ordenados cooperam na missao segundo os dons recebidos. “A
comunhdo e a participagdo caracterizam o estilo de vida e de agao da
Igreja” (DAp 163). O Sinodo propde reforcar conselhos pastorais e
missionarios paroquiais e vicariais como espagos permanentes de escuta,
discernimento e decisdes partilhadas, valorizando a voz dos leigos,

87



o

especialmente das periferias e das pastorais sociais. A autoridade
servico de comunhio; o clericalismo e o personalismo cedem lugar
colaboracio.

jsoyg

486. A diversidade de carismas deve ser harmonizada pelo Espirito para o
servico comum. Processos estaveis de escuta e discernimento nas
pardquias e vicariatos tornam a sinodalidade pratica cotidiana. Ser uma
Igreja sinodal é ser Igreja em saida: quem caminha unido torna-se
testemunha credivel da unidade e do amor de Deus.

8.5 Formagao missionaria e ministérios dos leigos

487. Formar discipulos maduros e conscientes de sua vocagao evangelizadora
¢ condi¢do para o novo impulso missionario. A formagao nao ¢ simples
curso, mas caminho de discipulado que integra fé, oracdo, vida
comunitaria e missao. O Sinodo convoca pardquias, vicariatos,
movimentos e organismos a promover itinerarios integrados, articulando
espiritualidade, doutrina, Biblia, liturgia e agao social, com momentos de
oracao, partilha e pratica pastoral.

488. Atencao especial deve ser dada aos que exercem ministérios e servigos
eclesiais. Recomenda-se formacao solida e continua para leitores,
acOlitos, ministros extraordinarios, catequistas, animadores de
comunidades e responsaveis pela animacio missionaria, centrada na
Palavra e no amor a Igreja. Formar ministros é formar testemunhas:
servidores humildes e anunciadores alegres.

489. A formacao missionaria ¢ também educagdo para a corresponsabilidade:
os leigos nao sao meros auxiliares, mas protagonistas nos ambientes
onde vivem e trabalham. “Os leigos sao a imensa maioria do Povo de
Deus, e seu servico ¢ insubstituivel” (EG 102). O Sinodo propde a
criacio de uma escola arquidiocesana de formagao missionaria, em
parceria com vicariatos e universidades catolicas, integrando estudo, vida
espiritual e engajamento social. Investir em novas liderancas e renovar
equipes ¢é necessidade vital: uma Igreja sem formagao perde o rumo. A
melhor escola, porém, é a propria vida comunitiria: na Palavra, na
caridade e na oracdo compartilhada, o discipulo se faz missionario.

8.6 Presenga junto aos pobres e compromisso social

490. A opcao preferencial pelos pobres é constitutiva da missao, nascida do
coragdao de Deus e do exemplo de Cristo “que, sendo rico, se fez pobre”
(2Cor 8,9). A exortacao Dilexit Te recorda que a evangelizagdo tem rosto
de pobre: “Niao podemos anunciar a Boa-Nova sem anunciar a libertagao
integral de toda opressio” (DT 47). A missio envolve solidariedade

88



491.

492.

concreta e promog¢ao humana: o amor que evangeliza é o mesmo que se
compadece, defende e transforma.

Os pobres sdo destinatarios e, 20 mesmo tempo, protagonistas e mestres
da fé. Suas lutas e esperangas, muitas vezes expressas na piedade popular,
revelam sabedoria evangélica. “Os pobres evangelizam-nos” (DT 52). A
presenca missionaria nas periferias territoriais e existenciais ¢ urgente: a
cidade exibe contrastes dolorosos, e a Igreja deve ser sinal de esperanca e
casa aberta. Tantas comunidades, consagrados e leigos perseveram nesses
lugares, testemunhando fidelidade ao Senhor.

Dilexit Te insiste em traduzir o amor preferencial em estruturas e
iniciativas concretas: “A missao evangelizadora, quando inspirada pelo
Evangelho, transforma-se em servico que liberta e compromisso que
constroi” (DT 58). A Arquidiocese é chamada a fortalecer pastorais
sociais e redes de solidariedade, articulando pardquias, vicariatos,
movimentos e obras religiosas para responder as novas pobrezas —
materiais, morais, espirituais e ambientais. Evangelizar os pobres implica
compartilhar dores e esperangas, estar proximo e escutar. “O pior que
pode acontecer a Igreja é perder a sua proximidade com o povo” (DT
03). A presencga junto aos pobres ¢ critério de autenticidade missionaria:
uma evangelizagdo sem compromisso com a dignidade humana torna-se
incompleta. “A Igreja evangeliza verdadeiramente quando se faz
companheira dos pobres, serva dos ultimos e voz dos que niao tém voz”

DT 69).

8.7 Evangelizacao dos jovens e cultura vocacional

493.

494.

A juventude é dom para a Igreja e para o mundo. Os jovens trazem
novidade, busca de sentido, alegria e desejo de transformar a realidade.
Evangeliza-los é prioridade e oportunidade de renovagao. Puebla ja
lembrava que “os jovens nido sio apenas o futuro, mas o presente
dinamico” (DP 1183). A pastoral juvenil precisa ser missionaria, criativa e
presente nos espagos dos jovens: escolas, universidades, ambientes
digitais e ruas.

Muitos participam ativamente da vida eclesial — crisma, coroinhas,
cerimoniarios, encontros, retiros, movimentos —, mas grande parte
permanece distante. F necessirio ir ao encontro nos contextos
concretos, inclusive nas redes e nas periferias urbanas e laborais. A
missao entre os jovens nasce do didlogo e da escuta: “escutar com o
coracio” (ChV 292), reconhecendo histérias singulares e imenso
potencial de amor e servigo. A proximidade e a amizade evangelizadora
conduzem ao encontro pessoal com Cristo.

89



495. Toda pastoral juvenil é vocacional: ajuda o jovem a descobrir que sua
vida é dom e missao. “A vocagao é um chamado de amor que nos move
ao servico” (ChV 253). O Sinodo propde fortalecer uma cultura
vocacional integrada, para que cada jovem se saiba chamado a santidade,
a0 servico e a missio. B preciso criar espacos de protagonismo juvenil:
participagao nas decisOes, animagao liturgica, agdes solidarias e missao
nas periferias. Também urge formar animadores capazes de dialogar com
a cultura contemporanea e acompanhar com ternura e firmeza.
Evangelizar a juventude é evangelizar a esperanca: a Igreja no Rio deseja
ser mae e amiga dos jovens, presenca acolhedora e missionaria. Jovens
sendo evangelizadores de outros jovens nessa nossa grande cidade.

8.8 Sinodalidade e corresponsabilidade missionaria

496. A Igreja é comunhido e missao. Sua vitalidade nasce do encontro com
Cristo e se expressa na participacdo corresponsavel de todos. “O
caminho da sinodalidade ¢ o caminho que Deus espera da Igreja do
terceiro milénio” (Francisco, Discurso na comemoracao do 50° aniversdrio da
criagao do Sinodo dos Bispos, 17 de outubro de 2015). O Sinodo reafirma: a
sinodalidade é dimensao constitutiva da missao, nao mero método. “A
diversidade deve ser sempre harmonizada pelo Espirito; Ele ¢ a
harmonia” (EG 117). Quando a Igreja caminha unida, carismas e
ministérios manifestam o tunico Corpo de Cristo e a missio ganha

fecundidade.

497. A corresponsabilidade brota do Batismo e da Confirmagio e se alimenta
da Eucaristia. ““Todos tém o direito e o dever de participar na vida e na
missao da Igreja” (Episcopalis Commmunio, 5). A Arquidiocese é convidada a
uma cultura de participacao, na qual decisdes nascam de discernimento
comunitario e escuta reciproca. Isso se concretiza nos conselhos,
assembleias e organismos de comunhao entre movimentos e novas
comunidades. Superar clericalismo, personalismo e divisdes internas é
conversao necessaria. Reunides tornam-se encontros de fé; estruturas,
espagos de servigo; divergéncias, ocasioes de discernimento. Uma Igreja
sinodal e corresponsavel ¢ mais missionaria. O estilo de reunides
inaugurado no Sinodo dos Bispos pelo Papa Francisco pode tornar
nossas decisdes abertas a escuta do Espirito Santo e ndo apenas uma
simples votagao.

8.9 Espiritualidade missionaria e piedade popular

498. A missdo brota da oragdo. O Espirito Santo faz da oragdo a alma da
evangelizacdo; o missionario evangeliza de joelhos, sustentado pela
Palavra e pela intimidade com Deus. “Sem momentos prolongados de
adoracao |[...] as tarefas esvaziam-se de sentido” (EG 262). Essa

90



499.

500.

espiritualidade impregna toda a vida eclesial, gerando alegria, gratido e
coragem.

No Rio, a fé se expressa vigorosamente na piedade popular: novenas,
procissoes, promessas ¢ festas dos padroeiros sio momentos de intensa
evangelizacao. Entre as manifestacbes mais significativas esta a festa de
Sao Sebastido, padroeiro da cidade e da Arquidiocese, com a sua Trezena
e procissdo, outras procissoes e peregrinacoes que educam o povo para a
coragem e a fidelidade. As muitas devogoes marianas — o Santuario de
Nossa Senhora da Penha e a peregrina¢ao anual ao Santuario Nacional
de Nossa Senhora Aparecida, realizada desde 1900— revelam a comunhio
do povo do Rio sob o olhar da Mae. A devogao a Sio Jorge, marcada
pela alegria popular, bem como a tantas outras, mostra a riqueza
espiritual da cidade. Longe de competir com a liturgia, tais expressoes,
bem acompanhadas, tornam-se caminhos de encontro com Deus e de
caridade. Isso notamos pelo numero de Santuarios que existem e que
crescem a cada época. Que sejam locais de evangelizacao e missao.

A espiritualidade missionaria, alimentada por essas expressoes, leva a
viver a fé com proximidade e ternura. Cabe as comunidades cuidar
desses espacos, integrando-os a pastoral e valorizando seu potencial
evangelizador: festas e romarias devem unir celebraciao, Palavra e
compromisso solidario. O Sinodo propde investir na formagao espiritual
de agentes e missionarios para que sua a¢ao seja prolongamento da
oracdo. A piedade popular é tesouro e fonte de renovagao missionaria: o
Espirito continua a agir no coragdo do povo, e a fé vivida com
simplicidade ¢ linguagem eloquente da evangelizagao.

8.10 Uso evangelizador dos meios de comunicagio e das redes sociais

501.

502.

A missao da Igreja no mundo contemporaneo passa, de modo inevitavel,
pelos meios de comunicagdo. As novas tecnologias da informacio
transformaram profundamente as formas de relacionamento humano e
criaram um novo espago de convivéncia: o ambiente digital. Nele,
milhdes de pessoas — especialmente os jovens — buscam sentido,
partilham experiéncias e constroem identidades. A Igreja, fiel ao
mandato de Cristo, é chamada a estar presente também ali, com
criatividade, sabedoria e espirito missionario.

O Papa Francisco recorda que “as redes sociais podem favorecer as
relacbes e a promogio do bem comum, se forem usadas com
responsabilidade” (Mensagem para o 53° Dia Mundial das Comunica¢oes
Sociais, 2019: “Somos membros uns dos outros” [Ef 4,25]. Das comunidades de
redes sociais a comunidade bumana). Evangelizar nesse ambiente significa
habitar as redes com a atitude de quem testemunha, dialoga e semeia o

91



503.

504.

505.

506.

507.

Evangelho com respeito e ternura. O ambiente digital ndo é apenas um
meio, mas um novo continente missionario, onde a fé é chamada a
encarnar-se e a dialogar com os desafios da cultura contemporanea.

O Papa Sao Paulo VI, ja na Evangelii Nuntiands, atirmava que “a Igreja se
sentiria culpada diante do seu Senhor se nio utilizasse estes poderosos
meios para anunciar o Evangelho” (EN 45). Desde entiao, o Magistério
reconhece claramente o papel decisivo dos comunicadores e dos
profissionais da midia na missio evangelizadora. Sio Joao Paulo II
reforcou essa ideia ao afirmar que “os primeiros aredpagos do tempo
moderno sido o mundo da comunicacio” (RM 37). E grande riqueza para
a Arquidiocese a missao desempenhada pela Radio Catedral, pelo jornal
Testemunho de Fé, pela WebTv Redentor e pelos perfis na internet e nas
redes sociais. Também o folheto litargico A Missa é importante
expressio da comunhdo, integrando na oragao todas as nossas
comunidades. Agradeco a todos que tornam possivel tudo isso com sua
unidade e partilha.

A presenca crista no mundo digital deve ser luz e fermento, orientada
por critérios evangélicos de verdade, caridade e respeito. O Papa
Francisco adverte que “a comunicacao auténtica nao ¢ apenas transmitir
informacgoes, mas criar vinculos” (Mensagem para o 57° Dia Mundial das
Comunicag¢oes Sociais, 2023: “Falar com o coracao. A verdade na caridade” |Ef
4,15)). A evangelizagao nas redes, portanto, deve promover comunhio e
esperanga, evitando toda forma de agressividade, manipulaciao ou fake
news.

A missao digital ndo substitui o encontro pessoal, mas o prepara e o
prolonga. Fla é um modo de aproximar coragoes e de testemunhar o
Evangelho em um mundo interconectado. “Também na rede somos
chamados a ser proximos, a partilhar, a escutar ¢ a acompanhar” (ChV
87). Os meios de comunicagdo tornam-se, assim, instrumentos de
evangeliza¢do quando colocados a servigo da verdade, da solidariedade e
da construcao do Reino de Deus.

O Sinodo reconhece a importancia de formar comunicadores
missionarios, que unam competéncia técnica, sensibilidade pastoral e
maturidade espiritual. E necessario preparar agentes capazes de utilizar as
midias sociais, radios, sites e canais digitais com linguagem acessivel e
inspiradora, transmitindo a fé de modo criativo e fiel ao Evangelho.

A Arquidiocese do Rio de Janeiro é chamada a fortalecer e integrar cada
vez mais suas Iniciativas de comunicacdo — pardquias, vicariatos,
pastorais, comunidades e movimentos — para que expressem, em
unidade, o rosto missionario da Igreja. A missao digital deve refletir a

92



508.

comunhio e a alegria do Evangelho, com mensagens que irradiem fé,
esperanc¢a € amor.

O Papa Ledo XIV recorda que a missao da Igreja é anunciar ao mundo a
paz do Cristo Ressuscitado, levando esperanga aos coragdes e aos lugares
feridos pela guerra e pela indiferenca. Ele exorta os discipulos
missionarios a estarem presentes também nos ambientes digitais,
tornando-os espagos de encontro humano e testemunho do Evangelho.
Diante da cultura tecnologica e do avango da inteligéncia artificial,
convida a promover um humanismo cristdo, onde a tecnologia esteja a
servico da pessoa e da fraternidade. Pede ainda que se “consertem as
redes”, transformando os meios digitais em lacos de amor, solidariedade
e verdade, capazes de curar feridas e aproximar os coragoes. Enfim,
chama todos a enfrentar o desafio da comunicacio responsavel,
vencendo o individualismo, as divisdes e as fake mews com a forca
unificadora e luminosa do Evangelho. Jesus “pede-nos hoje, que
construamos outras redes: redes de relacoes, redes de amor, redes de
intercambio gratuito, nas quais a amizade seja auténtica e seja profunda.
[...] Assim, cada historia de bem compartilhada sera o né de uma tnica e
imensa rede: a rede das redes, a rede de Deus” (Sawudacio aos influenciadores
catolicos e  missiondrios  digitais, 29 de julho de 2025). A missdo
comunicacional da Igreja ¢, portanto, mais que uma tarefa: é expressao
da caridade missionaria, que busca alcancar cada pessoa, também nas
tronteiras da tecnologia e das novas linguagens.

9. Conclusao

509.

Concluo estes compromissos com a oragao do Papa Leio XIV na
conclusao de sua carta pastoral “na unidade da fé”, que nos confirma no
tema de nosso ano jubilar arquidiocesano que ira até novembro de 2020,
“No Cristo, somos um para que todos sejam um” que ¢ iluminado
pelo lema, “Alegres na esperanca, fortes na tribulagao, perseverantes na
oracao e enviados em missao’:

Santo Espirito de Deus, V'ds guiais os fiéis no caminbo da historia.

Nds vos agradecemos por terdes inspirado os Simbolos da fé e por suscitardes no coracio
a alegria de professar a nossa salvagio em Jesus Cristo, Filho de Deus, consubstancial
ao Pai. Sem Ele, nada podenos.

Va5, Espirito eterno de Deus, de época em época rejuvenesceis a f¢ da Lgreja.
Ajudai-nos a aprofundd-la e a voltar sempre ao essencial para a anunciar.

Para que o nosso testemunho no mundo nao seja inerte, vinde, Espirito Santo, com o teu
fogo de graca, para reavivar a nossa fé, para nos inflamar de esperanga, para nos
inflamar de caridade.

Vinde, divino Consolador, V'ds que sois a harmonia, para unir os coragoes e as mentes
dos crentes. Vinde e dai-nos o prazer da beleza da comunhao.

Vinde, Amor do Pai e do Filho, para nos reunir no sinico rebanho de Cristo.

93



Mostrai-nos os caminhos a seguir, para que, com a vossa sabedoria, voltemos a ser o gue
somos em Cristo: uma so coisa, para que o mundo acredite. Amém.

ORACAO PELO II SINODO ARQUIDIOCESANO

510. Senhor Jesus Cristo, nés vos agradecemos
porque nos concedestes o imenso dom de vos conhecer
e nos chamastes a ser vossos amigos.

Com coracoes ardentes e transformados por vos encontrar na Palavra,
na Santa Eucaristia e na comunhao fraterna,

somos enviados por vOs a todas as pessoas e nossos pés estao a caminho
para testemunhar o amor que de vos recebemos

e anunciar que estais proximo de todos os que vos procuram.

Enche-nos de santa inquietagao saber que ha tantos irmaos e irmas nossos
que ndo tém a alegria de vos conhecer verdadeiramente,

que nao tém o consolo de pertencer a uma comunidade de fé

e que caminham sem esperanca.

Queremos sair em missao,

para testemunhar o amor misericordioso do Pai,
anunciar vossa presenca salvadora, de Filho amado,

e o dom do vosso Espirito que a todos restaura e renova.

Queremos viver em missao,

para acolher a todos os que necessitam experimentar 0 VOSSO amot,
descobrir o sentido da vida

e experimentar o acolhimento fraterno.

Assim, nossa experiéncia de fé podera transbordar,

para colaborar na renovagao da sociedade a partir do vosso Evangelho.

Abencoali, Senhor, nosso Segundo Sinodo Arquidiocesanol!
Renovai em nds o entusiasmo missionario!

Fazei que sejamos comunidades fraternas e acolhedoras!
Ajudai-nos a oferecer a todas as pessoas espagos atraentes
para o encontro convosco e para a vivencia da comunhao.

94



511.

512.

513.

514.

515.

516.

517.

518.

519.

PEREGRINOS DE ESPERANCA

Ao findar o ano do Jubileu da Esperanca e publicando hoje as
conclusdes do nosso II Sinodo Arquidiocesano, depois de uma reflexao
sobre a missao na igreja, os nossos olhos se voltam para o presente e o
tuturo.

Com coragao agradecido nesta Festa da Unidade louvamos a Deus por
tantos dons e tantas gracas recebidas nestes séculos de nossa caminhada
eclesial nestas terras. De modo especial neste quinquénio que estamos
por findar no préximo ano.

Concluido o ano do jubileu em ambito arquidiocesano continuamos com
o jubileu de nossa arquidiocese que caminha dos 450 anos da prelazia
para os 350 anos da Diocese, incluindo os 50 anos da transferéncia da
atual Catedral para o espaco que ela ocupa hoje. Um sonho que se
concretizou e que nos enche de alegria.

Os textos acima, porém, nos incitam a olhar para frente. No proximo
ano serdo aprovadas, depois de muitos adiamentos, as novas Diretrizes
da Acao Evangelizadora da Igreja no Brasil (DGAE) que sempre nos
serviram como base para a elaboracio em Assembleia de nosso Plano de
Pastoral.

Nestes anos, depois do tltimo Plano de Pastoral continuamos com varias
programacoes que o nosso Vicariato para a Pastoral foi atualizando e ndo
nos faltou direcionamento para a realizagao de nossos trabalhos. Temos
uma dire¢do, porém, com a valorizacio de todos os carismas e
ministérios que ocorrem nessa nossa bela caminhada eclesial.

Agora iremos nos preparar para, depois da publicagio das novas
diretrizes da CNBB comegarmos o trabalho para a elabora¢iao do nosso
proximo Plano de Pastoral que devera contar também com as conclusoes
do nosso 1I Sinodo Arquidiocesano, que com esta carta promulgamos e
que ja estdo validos para o direcionamento atual de nossa caminhada
pastoral.

Sdo muitas frentes a serem trabalhadas e também a continuidade de
muitos servigos que vemos ocorrer em nossa Arquidiocese. Sem duavida,
somos uma igreja dinamica e que enfrentamos os desafios proprios de
uma metropole histérica como a nossa.

Temos certeza de que o Espirito Santo que nos conduziu até aqui
continuara a nos iluminar para o presente e futuro e fazendo de nossa
vida um instrumento da paz nesta cidade, nesse belo e empenhativo
trabalho de evangelizagao.

Agradeco a todos os agentes de pastoral, bispos, padres, didconos, leigos,
ministros pelo empenho e pela unidade nessa ardua caminhada. Tenho
certeza de que o Senhor nos conduz por esses caminhos complexos de
uma realidade plural e dificil para a qual somos enviados em missao.

95



520.

521.

522.

Depois de um trabalho grande de um quinquénio que iremos concluir no
proximo ano, da conclusao do II Sinodo Arquidiocesano e de um ano
jubilar de esperanga, o Senhor nos impulsiona para olhar a bela cidade e
seus desafios e nos ilumina na missao.

Com esperanga renovada em Jesus Cristo, a esperan¢a que nao
decepciona, convido a todos para estarmos unidos para os proximos
desafios e caminharmos juntos nos caminhos do Senhor.

Que Maria, a Senhora da Penha e o nosso padroeiro Sio Sebastido
intercedam por todos noés e nos ajudem a servir com alegria ao querido
povo desta cidade.

Sdo Sebastido do Rio de Janeiro, 28 de degembro de 2025
Festa da Sagrada Familia,

conclusdo diocesana do ano jubilar da esperanga e
13° Festa da Unidade Arquidiocesana

Orani Joao, Cardeal Tempesta, O. Cist.
Arcebispo Metropolitano de Sao Sebastido do Rio de Janeiro

96



