
O SENHOR NOS ENVIA EM MISSÃO 
 

Carta Pastoral e promulgação das conclusões do II Sínodo 
Arquidiocesano de São Sebastião do Rio de Janeiro 

28 de dezembro de 2025 
Conclusão Diocesana do Jubileu da Esperança 

 
 

Introdução 
 

Fundamentos da Missão e Orientações Missionárias 

1. A missão nas Sagradas Escrituras 
1.1 Leitura missionária do Antigo Testamento: um breve panorama 

Israel como sinal para as nações 
A partilha da fé e a acolhida dos estrangeiros 
A diáspora como ocasião missionária 
Os Salmos em perspectiva missionária 
O Antigo Testamento pode ser lido como convite à missão 

1.2 O Novo Testamento: da missão de Israel à missão de Jesus e da 
Igreja 

Jesus, o Enviado do Pai e Ungido pelo Espírito Santo 
O envio do Filho pelo Pai 
A cruz e a ressurreição: a plenitude da missão do Enviado 
Jesus, modelo e fonte de toda missão 
O Espírito Santo na encarnação e na vida de Jesus 
O Espírito que conduz e fortalece Jesus na pregação e nos sinais 
O Envio do Espírito Santo: para que a Igreja cumpra sua missão 
A promessa do Espírito Santo feita por Jesus 
O dom do Espírito Santo no dia da Ressurreição 
A promessa antes da Ascensão 
O cumprimento da promessa: Pentecostes 
O envio missionário dos Apóstolos e da Igreja 
O chamado e o envio dos discípulos 
O Espírito Santo: protagonista da missão 
A missão de Jesus como modelo 
O Espírito Santo na vida e na missão da Igreja 
O testemunho missionário nas cartas apostólicas 
Todos somos missionários 
 

2. A Missão da Igreja ao Longo da História 
2.1 As origens da missão cristã: a expansão apostólica e o período 
patrístico 
2.2 A missão na Idade Média e a evangelização da Europa 

1 
 



2.3 A missão na era das grandes navegações: Espanha e Portugal 
2.4 A presença de missionários no Brasil 
2.5 A presença missionária no Rio de Janeiro 
2.6 A renovação missionária no século XX 
2.7 Hoje: a Igreja em estado permanente de missão 

 
3. Magistério da Igreja: Os Documentos sobre a Missão 
3.1 As raízes do impulso missionário moderno  
3.2 A missão à luz do Concílio Vaticano II 
3.3 São Paulo VI: evangelização no mundo atual - a missão como 
diálogo 
3.4 São João Paulo II: A missão como identidade da Igreja 
3.5 Bento XVI: missão como partilha, por atração 
3.6 Papa Francisco: A missão e a alegria do Evangelho 
3.7 Papa Leão XIV: a missão, o cuidado com que sofrem e paz para o 
mundo 
3.8 Documentos missionários de outros organismos da Cúria Romana 

A missão como diálogo e testemunho 
A centralidade de Cristo na missão 
Uma missão integral para o nosso tempo 

3.9 Conferências Gerais do Episcopado Latino-Americano e Caribenho 
3.10 Conferência Nacional dos Bispos do Brasil 

 
4. Missão como paradigma de toda a vida da Igreja 
4.1 A natureza da Igreja é missionária 
4.2 A Missão Paradigmática 
4.3 Conversão missionária 
4.4 Os pobres: interlocutores privilegiados da missão 

 
5. A missão programática e a organização missionária 
5.1 O querigma: centro vital da missão 

Modos insuficientes de compreender o querigma 
Gera transformação pessoal  
A forma e o conteúdo caminham juntos 
O querigma e a conversão pastoral 
Dimensão social do querigma 

5.2 A organização missionária: Pontifícias Obras Missionárias (POM) 
Estrutura e finalidade 
As quatro Obras Missionárias 
Dimensões espirituais e pastorais 
As POM e a ação missionária da Igreja 

5.3 Os Conselhos Missionários 
Identidade e objetivos 
Estrutura e níveis de articulação 

2 
 



Missão e as tarefas dos Conselhos 
Mística e horizonte missionário 
Importância pastoral dos Conselhos Missionários 

5.4 O Conselho Pastoral, o Conselho de Assuntos Econômicos e as 
Assembleias Pastorais 
5.5 Todos somos missionários 

A pregação informal: a missão de cada dia 
A missão como testemunho 
A Igreja toda em saída 

5.6 Abertura à cultura atual e uso dos meios de comunicação e redes 
sociais 

Critérios para uma presença missionária nas redes 
O continente digital: um novo areópago 

 
6. Desafios Permanentes e Contextuais da Missão 
6.1 Desafios Permanentes da Missão 

Anunciar o Evangelho com fidelidade 
Docilidade ao Espírito Santo e conversão continua 
Testemunho coerente de vida 
Diálogo e inculturação 
Envio e corresponsabilidade de todos os batizados 
Relação entre anúncio e serviço 
Formação integral dos missionários 
Ação pastoral articulada e comunhão eclesial 

6.2 Desafios Contextuais da Missão 
Secularização, indiferença religiosa e relativismo 
Globalização, migração e diversidade cultural 
Cultura digital e ambiente virtual 
Crise ecológica e cuidado da criação 
Transformações no sentido de comunidade e pertença 
Desigualdade social, pobreza e exclusão 
Condomínios e espaços urbanos de acesso restrito 
Áreas marcadas pela violência e pelo tráfico 
Sustentabilidade missionária e cooperação 
Cansaço pastoral e renovação das lideranças 
Polarização e desinformação  
Fidelidade e comunhão com o Magistério 

 
7. Características fundamentais da Missão 
7.1 Aspectos fundamentais da missão 

7.1.1 Encontro com Jesus Cristo 
7.1.2 Vida comunitária, fraterna e acolhedora 
7.1.3 Anúncio: o querigma e o coração da missão 
7.1.4 Serviço cristão à sociedade e testemunho público 

3 
 



7.2 Os âmbitos, os sujeitos e os interlocutores da missão 
7.2.1 Cuidar: a ternura da presença e o acompanhamento 
7.2.2 Acolher: o rosto materno da Igreja 
7.2.3 Buscar: a saída missionária 
7.2.4 Testemunhar e servir: a missão na vida pública e na 
caridade 

 
Tópico aberto  
 
8. As grandes opções missionárias da Arquidiocese de São Sebastião do 
Rio de Janeiro 
8.1 A missão permanente e a Igreja em saída 
8.2 A espiritualidade do discípulo missionário 
8.3 Comunhão, acolhimento e vida comunitária 
8.4 Sinodalidade e corresponsabilidade missionária 
8.5 Formação missionária e ministérios dos leigos 
8.6 Presença junto aos pobres e compromisso social 
8.7 Evangelização dos jovens e cultura vocacional 
8.8 Sinodalidade e corresponsabilidade missionária 
8.9 Espiritualidade missionária e piedade popular 
8.10 Uso evangelizador dos meios de comunicação e das redes sociais 
 
9. Conclusão 
 
10. Oração do Sínodo Arquidiocesano 
 
11. Peregrinos de Esperança 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

4 
 



 
 

Introdução 

1.​ Tenho a grande alegria de promulgar e publicar as conclusões de nosso 
II Sínodo Arquidiocesano. Em seus 450 anos de existência, a Igreja 
Particular do Rio de Janeiro tinha, até agora, vivenciado essa experiência 
apenas uma vez, com o I Sínodo da Arquidiocese de São Sebastião do 
Rio de Janeiro, convocado, presidido e promulgado pelo Emo. Cardeal 
Dom Jaime de Barros Câmara, Arcebispo Metropolitano (1949). Esse 
Sínodo é um marco não apenas na vida de nossa Arquidiocese, mas 
também no Brasil, pois a prática da realização de Sínodos Diocesanos era 
bastante rara naquela época. 

 
2.​ No caminho recente que a Igreja tem percorrido, sobretudo a partir do 

chamado do saudoso Papa Francisco a redescobrir e reforçar a 
sinodalidade em vista da missão, amadureceu-se a convicção de que era 
hora de celebrar um novo Sínodo. A convocação da 16ª Assembleia 
Geral Ordinária do Sínodo dos Bispos, pelo Papa Francisco, destinada a 
ter duas Sessões (outubro de 2023 e outubro de 2024), determinou 
também um processo amplo de escuta de toda a Igreja. O tema 
escolhido para o percurso sinodal foi “Por uma Igreja sinodal: 
comunhão, participação e missão”. Nas Igrejas locais, equipes sinodais 
foram constituídas para organizar reuniões nas paróquias e nas dioceses. 
Também em cada país, as Conferências Episcopais foram instadas a 
organizar equipes sinodais para fazer a síntese e o encaminhamento das 
conclusões à Secretaria Geral do Sínodo dos Bispos. Depois, vieram as 
Assembleias Continentais e, enfim, as Assembleias Gerais, em Roma. 

 
3.​ Motivados por esse amplo caminho eclesial, tendo ouvido o Conselho 

Presbiteral, os Bispos Auxiliares, os membros do Conselho 
Arquiepiscopal e a Coordenação Arquidiocesana de Pastoral, decidimos 
convocar o II Sínodo da Arquidiocese de São Sebastião do Rio de 
Janeiro (CDC, cân. 461 § 1o). Uma das finalidades dele seria, em sintonia 
com o Papa e com toda a Igreja, oportunizar o amadurecimento de 
práticas sinodais de escuta e discernimento. Mas era claro para nós que 
não se tratava simplesmente reorganizar estruturas. Por isso, propusemos 
ao nosso II Sínodo recolocar no cento de nossa atenção a reflexão sobre 
a missão e promover uma revisão de nossa vida pastoral à luz do desafio 
que ela representa. 

 
4.​ Para o II Sínodo Arquidiocesano escolhemos como tema “A Missão da 

Igreja no atual contexto sociocultural da cidade do Rio de Janeiro” e, 
como lema, “Corações ardentes, pés a caminho” tomando como texto 

5 
 



inspirador o dos Discípulos de Emaús (Lc 24,13-35). Assim, nosso 
Sínodo Diocesano e o Sínodo dos Bispos, vivenciados por nós em uma 
unidade profunda, se complementam admiravelmente. Temos juntas a 
missão e a sinodalidade: a missão requer sinodalidade; a sinodalidade é o 
modo de agir da Igreja para melhor cumprir sua missão no mundo atual. 
Tivemos a alegria de perceber que foi precisamente essa a insistência do 
Documento Final da 16ª Assembleia Ordinária do Sínodo dos Bispos, a 
sinodalidade e a missão. 

 
5.​ As finalidades propostas para nosso II Sínodo Arquidiocesano foram: 1) 

despertar e formar a consciência a respeito da centralidade da missão em 
toda a vida e ação da Igreja; 2) estimular o ardor missionário de todos os 
fiéis da Arquidiocese; 3) organizar estruturas missionárias em todos os 
níveis da vida eclesial arquidiocesana e 4) orientar o planejamento de 
ações missionárias permanentes e específicas. Como se pode perceber, 
duas dessas finalidades se referem à renovação missionária geral da 
Arquidiocese e as outras duas são especificamente voltadas para a 
estruturação e acompanhamento da formação dessa consciência 
missionária e de ações concretas de missão permanente. Com isso, nosso 
desejo e nossa intenção é que a Igreja esteja ainda mais presente e 
atuante em todos os contextos humanos e geográficos da cidade. Desse 
modo, possa testemunhar, de modo sempre mais claro, o amor de Deus 
a todas as pessoas e convidá-las a vivenciar, na Igreja, o encontro com 
Cristo. 

 
6.​ O II Sínodo da Arquidiocese de São Sebastião do Rio de Janeiro se 

desenvolveu em três etapas. Na etapa preparatória, os membros de 
nossas comunidades, paróquias, serviços, pastorais, movimentos e Novas 
Comunidades foram consultados. Cada Vicariato sintetizou essas 
contribuições, discutiu-as, votou e encaminhou para a Coordenação do 
Sínodo, no Vicariato para a Pastoral. Essa etapa ocorreu da Solenidade 
de Corpus Christi de 2023 e até o mês de março de 2024. Uma Assembleia 
Sinodal Arquidiocesana para concluir essa etapa foi celebrada dia 06 de 
abril de 2024. Essa mesma Assembleia abriu a Segunda etapa, de escuta e 
discernimento. Com a mesma metodologia da etapa anterior, essa 
culminou em uma Segunda Assembleia Sinodal, dia 05 de outubro de 
2025. 

 
7.​ Na primeira etapa do II Sínodo Arquidiocesano, a missão foi refletida a 

partir daquilo que pode ser compreendido como o conteúdo da missão: 
1) a dimensão teologal, do encontro com Cristo no Espírito Santo; 2) a 
dimensão eclesial, da vida fraterna em comunidade; 3) a partilha 
missionária pelo anúncio e 4) a partilha missionária pelo testemunho. Na 

6 
 



segunda etapa, a reflexão se aprofundou no que se refere às pessoas e às 
situações em que se encontram em relação à Igreja: 1) participantes, 2) 
ocasionais, 3) afastados. Para cada um desses elementos ou situações, os 
sinodais identificaram consensos, constatações, observações e sugestões. 

 
8.​ A partir daí, na etapa decisória, que cabe ao Arcebispo enquanto aquele 

que deve estabelecer as leis, as conclusões foram ponderadas com uma 
reflexão que se apoiou nas Sagradas Escrituras, na história bimilenar da 
missão, no Magistério da Igreja, e nas características de nosso contexto 
carioca. As conclusões sinodais das duas Assembleias foram 
integralmente acolhidas e aprovadas. Em sua publicação, são 
acompanhadas por uma ampla reflexão sobre seu fundamento bíblico, 
teológico e pastoral. Assim, são devolvidas a toda a Arquidiocese, para 
orientar sua vida pastoral, somando-se aos documentos pontifícios que 
acolhemos sempre em espírito efetivo de comunhão eclesial. 

 
9.​ Promulgamos e publicamos essas conclusões sinodais em uma 

Assembleia Sinodal Solene, durante a Festa da Unidade, realizada no dia 
do encerramento do Jubileu da Esperança nas Igrejas locais, 28 de 
dezembro de 2025. 

 
10.​ Dada a importância de um Sínodo na vida de uma Igreja local, como 

Pastor e Pai desta comunidade arquidiocesana, preferi, fazendo-as 
minhas, transformar as sugestões em indicações de ação. Não é simples 
mudança de nome; ao defini-las como indicações elas são transformadas 
de simples sugestões em orientações pastorais oficiais de nossa Igreja. 
Por fim, estabeleci algumas determinações em vista de dinamizar a 
implementação das conclusões sinodais. 

 
11.​ Como afirmamos ao convocar o II Sínodo da Arquidiocese de São 

Sebastião do Rio de Janeiro, somos “conscientes de que ‘no vértice das 
estruturas de participação da Diocese no governo pastoral do Bispo, o 
Sínodo Diocesano ocupa lugar de primeira importância e se configura 
como ato de governo episcopal e como evento de comunhão’” 
(Diretório para o Ministério dos Bispos Apostolorum Successores, n. 166). 
Estamos certos de que é com esse mesmo espírito de comunhão que o 
resultado de nosso II Sínodo será conhecido e transformado em ação 
concreta, contribuindo para que nossa Arquidiocese cresça ainda mais na 
fidelidade à missão que lhe é confiada por Cristo: ser sacramento de 
salvação para todos, em nossa amada cidade. 

 
12.​ Abre-se agora, diante de nós, a importante fase de implementação das 

conclusões de nosso II Sínodo. Ela coincide com a fase equivalente do 

7 
 



Sínodo dos Bispos, que tem no Documento Final seu referencial. 
Implementar, em primeiro lugar, supõe acolher em espírito de comunhão 
e conhecer bem. 

 
13.​ Esta Carta Pastoral é oferecida para ser estudada por todos os ministros 

ordenados (Bispos, Padres, Diáconos) e por todos os leigos de nossa 
Arquidiocese, de maneira especial os agentes de pastoral. Também os 
membros da Vida Consagrada presentes em nossa Arquidiocese são 
convidados a participar desse processo de recepção e aplicação das 
conclusões sinodais. E, ao mesmo tempo, chegar às conclusões de ações 
concretas de missão em nossa Arquidiocese. 

 
14.​ A parir dessas conclusões todos nós somos chamados a revisar nossas 

estruturas e métodos à luz do Evangelho, perguntando-nos: Nossas 
paróquias e pastorais são lugares da experiência de encontro com Jesus 
Cristo? Lugares de encontro fraterno alegre? Lugares de serviço às reais 
necessidades das pessoas? Damos espaço real à participação dos leigos, 
valorizando seus dons e carismas? Valorizamos os Conselhos? As 
escolhas pastorais nascem do discernimento comunitário, à escuta do 
Espírito e das necessidades da evangelização e das pessoas? Nossa 
presença na cidade testemunha o amor de Deus por todos, especialmente 
pelos pobres e sofredores? 

 
15.​ Vivemos um tempo propício para renovar com coragem e criatividade o 

ardor missionário. Comemoramos com grande alegria os 450 anos da 
criação de nossa Igreja particular, inicialmente como Prelazia de São 
Sebastião do Rio de Janeiro (19 de julho de 1575) e, com um Ano Jubilar 
Arquidiocesano, nos preparamos para a celebração dos 350 anos da sua 
elevação à Diocese (16 de novembro de 1676) finalizando o nosso 
“quinquênio jubilar”. Servida por numerosos missionários e missionárias 
ao longo de sua multissecular história, a Arquidiocese vive também sua 
vocação missionária no seu dia a dia, enviando missionários e 
cooperando com outras Dioceses do Brasil e do mundo de diversos 
modos. 

 
16.​ Confiamos as conclusões de nosso II Sínodo Arquidiocesano à 

Santíssima Virgem, Mãe do Redentor, Mãe do Povo Fiel e primeira 
missionária a Senhora da Penha, que do alto do penhasco nos olha com 
carinho de mãe e intercede por todos, pedindo-lhe com humildade e 
confiança que faça crescer sempre mais o ardor missionário em nossa 
Igreja e que leve a transformações sonhadas para a nossa cidade que 
tanto amamos. 

17.​  

8 
 



Fundamentos da Missão e Orientações Missionárias 

 

1. A missão nas Sagradas Escrituras 

17.​ A Bíblia é o referencial fundamental da missão, pois nos dá a conhecer o 
propósito de Deus para a humanidade: salvar a todos e levá-los ao 
conhecimento da verdade (1Tm 2,3-4). A Sagrada Escritura é a alma de 
toda a vida e ação da Igreja (cf. DV 24), pois dela a comunidade cristã 
recebe a luz e a força para cumprir sua missão. Nela encontramos o 
exemplo supremo de amor, serviço e obediência a Deus, manifestado em 
Jesus Cristo, enviado do Pai, e dela conhecemos o envio do Espírito 
Santo, para o testemunho de Cristo em todo o mundo. A partir das 
Escrituras, compreendemos que a missão brota do coração de Deus, é 
sustentada por Sua Palavra e deve ser vivida em fidelidade ao Seu 
ensinamento, levando esperança, justiça, reconciliação e salvação a todos 
os povos. 
 

1.1 Leitura missionária do Antigo Testamento: um breve panorama 

18.​ O Antigo Testamento mostra que a missão está presente desde as 
origens da fé de Israel. Deus escolheu o povo de Israel não para 
fechar-se em si mesmo, mas para ser sinal de sua presença e de sua 
bênção entre as nações. A eleição é vocação ao serviço: Israel é chamado 
a testemunhar a santidade e a justiça de Deus (Lv 19,2; Mt 5,48; 1Pd 
1,16), a partilhar sua fé com os povos vizinhos e a proclamar sua glória 
mesmo em meio à dispersão. Nos Salmos e nos Profetas, encontramos 
uma consciência cada vez mais clara de que o Deus de Israel é também o 
Deus de todos os povos, e que sua salvação se destina a toda a 
humanidade. 

Israel como sinal para as nações 

19.​ A história missionária da fé bíblica começa com Abraão, o patriarca 
chamado por Deus para sair de si e tornar-se bênção. Em Gênesis 
12,1-3(12,1-5), o Senhor lhe diz: “Deixa tua terra, tua parentela e a casa 
de teu pai, e vai para a terra que eu te mostrarei. Farei de ti uma grande 
nação, e te abençoarei; engrandecerei o teu nome, e tu serás uma bênção. 
Em ti serão abençoadas todas as famílias da terra.” Essa promessa 
inaugura uma vocação aberta à humanidade inteira: Abraão, em razão de 
sua fé (Gn 15,6), é chamado a ser mediador de bênção, não apenas para 
os seus descendentes, mas para todas as famílias da terra. 

20.​ Em Gênesis 15,5, Deus o convida a olhar para o céu: “Conta as estrelas, 
se fores capaz… Assim será a tua descendência.” E, mais tarde, em 
Gênesis 22,17-18, confirma: “Multiplicarei a tua descendência como as 

9 
 



estrelas do céu e como as areias da praia do mar; nela serão abençoadas 
todas as nações da terra.” As imagens das estrelas e da areia exprimem a 
vocação expansiva da fé: o povo nascido de Abraão não será fechado 
nem reduzido, mas aberto como o céu e fecundo como a terra. A 
promessa a Abraão, portanto, já contém o germe da missão: Deus 
escolhe um para alcançar a todos. A fé de Abraão, vivida na obediência e 
na confiança, é a primeira forma de evangelização – ele crê e caminha, e 
sua vida se torna sinal de esperança para todas as nações: “Abraão creu 
em Deus e isso lhe foi creditado em conta de justiça” (Gn 15,6). 

21.​ Também em Deuteronômio 4,5-8, a fidelidade de Israel à Lei é 
testemunho para o mundo: “Guardai as leis, pois assim direis aos povos: 
que nação há tão sábia e justa como esta?” A vida segundo a aliança tem 
força missionária, pois torna visível a sabedoria e a santidade do Deus 
verdadeiro. 

22.​ O profeta Isaías aprofunda a dimensão de universalidade da fé em Deus. 
Em Isaías 42,6 e 49,6, o Servo do Senhor é apresentado como “luz das 
nações, para que minha salvação chegue até os confins da terra.” Israel é 
chamado a ser sinal luminoso de justiça, libertação e fidelidade. Em 
Isaías 60,1-3, a imagem da luz que atrai os povos a Jerusalém revela a 
vocação universal do povo da aliança. 

A partilha da fé e a acolhida dos estrangeiros 

23.​ O Antigo Testamento mostra que a fé de Israel está aberta aos 
estrangeiros que buscam o Senhor. Isaías 56,6-8 proclama: “Os 
estrangeiros que se unirem ao Senhor... eu os conduzirei ao meu monte 
santo, e a casa do Senhor será chamada casa de oração para todos os 
povos.” A fé não é riqueza exclusiva de um povo, mas dom oferecido a 
todos os que desejam participar da aliança. Ainda, em Levítico 19,18, 
lê-se que Israel, em relação aos de seu povo, é chamado a: “amar o teu 
próximo como a ti mesmo”; e logo em seguida, no mesmo livro e 
capítulo, em Levítico 19,34, em relação aos estrangeiros, é-lhe pedido 
que o amor seja praticado da mesma forma: “ao estrangeiro... tu o 
amarás como a ti mesmo, pois fostes estrangeiros na terra do Egito”.  

24.​ O livro de Jonas apresenta a missão de um profeta enviado a Nínive, 
cidade estrangeira. Quando Jonas anuncia a conversão, os ninivitas 
acreditam, e Deus tem compaixão deles (Jonas 3,1–10). A misericórdia 
divina ultrapassa as fronteiras de Israel. O mesmo espírito está no livro 
de Rute: a moabita que declara a Noemi, “teu povo será o meu povo, e 
teu Deus será o meu Deus” (Rute 1,16), é sinal de que a fé de Israel pode 
acolher e integrar os que vêm de fora. Sabemos que foi pouco a pouco 
que Israel se abriu a essa perspectiva. 

A diáspora como ocasião missionária 

10 
 



25.​ Com o exílio e a dispersão, o povo de Israel se viu vivendo entre outras 
nações. Longe de Jerusalém, descobriu que podia testemunhar o Deus 
único também fora de sua terra. Jeremias 29,4-7 orienta os exilados: 
“Procurai o bem da cidade para onde vos deportei e orai por ela, pois o 
seu bem será o vosso bem.” (v. 7). Assim, a presença dos judeus na 
Babilônia se torna uma forma de missão: vivem sua fé em meio a outros 
povos e rezam pelo bem comum. 

26.​ Nos capítulos 2 a 6 do livro de Daniel, a fidelidade dos jovens hebreus 
na corte estrangeira torna-se testemunho público da glória de Deus. 
Quando Daniel e seus companheiros se recusam a adorar o ídolo do rei, 
são libertos milagrosamente, e o rei proclama: “Bendito seja o Deus de 
Sadraque, Misaque e Abedenego, que enviou seu anjo e salvou seus 
servos” (Daniel 3,28). A fé vivida com coerência torna-se evangelização 
silenciosa e eficaz. 

27.​ O livro de Tobias (13,3-4) convida à proclamação em meio ao exílio: 
“Glorificai o Senhor e proclamai diante de todos os viventes as 
maravilhas que ele fez por vós.” E o livro da Sabedoria (capítulos 13–15), 
escrito em ambiente helenístico, testemunha a fé judaica dialogando com 
a cultura grega e denunciando a idolatria. A diáspora, portanto, 
transforma-se em ocasião providencial para manifestar a glória de Deus 
entre as nações. 

Os Salmos em perspectiva missionária 

28.​ Os Salmos expressam a universalidade do convite de Deus em forma de 
oração e louvor. O Salmo 67(66),2-6 diz: “Que se conheça na terra o teu 
caminho, entre todas as nações a tua salvação. Que os povos te louvem, 
ó Deus, que todos os povos te glorifiquem.” O salmista entende que a 
bênção de Deus sobre Israel é convite para que todos os povos o 
reconheçam. O Salmo 96(95),1-3 repete: “Cantai ao Senhor, terra 
inteira... proclamai entre as nações a sua glória.” E o Salmo 117(116),1-2 
resume o anseio missionário: “Louvai o Senhor, todas as nações, 
glorificai-o, todos os povos! Pois seu amor por nós é firme.” Nos 
Salmos, a oração torna-se anúncio: o louvor de Israel é caminho de 
evangelização, a fim de que “todo ser que respira louve a Deus” (Salmo 
15,6). 

29.​ Os Salmos são a expressão mais profunda da espiritualidade missionária 
do Antigo Testamento. Neles, Israel reconhece que o louvor, a justiça e a 
fidelidade são formas de anunciar Deus às nações. O Salmo 98(97),1-4 
proclama: “O Senhor fez conhecer a sua salvação, revelou sua justiça às 
nações.” O Salmo 100(99),1-3 convida: “Aclamai o Senhor, terra inteira! 
Servi ao Senhor com alegria, vinde a sua presença com cânticos de 
júbilo.” E o Salmo 72(71),8-11, de caráter messiânico, pede: “Que todos 
os reis se prostrem diante dele e todas as nações o sirvam.”. O Salmo 
136(135) é uma grande “ladainha” de ação de graças e louvor a Deus; e 

11 
 



os Salmos 146–150 formam o grande Hallel, o Hino de louvor ao Deus 
Onipotente, senhor do cosmo e da criação.   

30.​ Outros salmos expressam o mesmo espírito. No Salmo 22(21),28-29, 
lemos: “Lembrar-se-ão e voltarão para o Senhor todos os confins da 
terra.” O Salmo 86(85),8-9 reconhece: “Todas as nações que fizeste virão 
prostrar-se diante de ti.” E no Salmo 51(50),15, o salmista promete: 
“Ensinarei teus caminhos aos pecadores, e eles voltarão a ti.” A 
experiência de perdão e de aliança transforma o fiel em missionário. 
Assim, os Salmos mostram que a missão começa na oração: quem louva, 
evangeliza; quem se converte, testemunha; quem serve, anuncia. O 
próprio conjunto dos 15 salmos chamados de salmos das subidas ou dos 
degraus, que o judeu peregrino rezava ao subir para o Templo de 
Jerusalém, começa por exaltar a Deus, como o grande guardião de Israel 
(Salmo 120[121]) e conclui seu percurso de peregrino, ao chegar ao 
Templo, entoando um hino de louvor, por ter chegado à casa do Senhor 
(Salmo 134[135]). 

O Antigo Testamento pode ser lido como convite à missão 

31.​ O Antigo Testamento ensina que a missão é um movimento de Deus em 
direção ao mundo: Deus chama, abençoa e envia. Israel é escolhido para 
ser sinal, não para se isolar. Sua fidelidade à aliança tem valor 
testemunhal, e sua história – inclusive o exílio – torna-se caminho de 
evangelização. Nos Salmos e nos Profetas, a oração, a justiça e o serviço 
aparecem como formas de missão. Assim, o Antigo Testamento prepara 
o terreno para o envio universal do Novo: o Deus de Abraão e de Israel 
é o mesmo Deus que, em Cristo, chama todos os povos à comunhão. 

32.​ Para o discípulo missionário, essa leitura inspira uma atitude de saída 
para a partilha da fé que nasce da fidelidade e da oração. Evangelizar, à 
luz do Antigo Testamento, é viver de tal modo a fé que ela se torne 
visível, alegre e contagiante. Ser missionário é ser bênção para os outros, 
sinal de esperança e testemunho vivo do amor de Deus no meio do 
mundo. 

33.​ A isso tudo soma-se a força da missionariedade da Palavra: a) que realiza 
o chamado missionário dos abençoados de Deus (Ex 19,3-6); b) de Deus 
confirma a sua bênção mediante Balaão (Nm 22–24); c) os homens são 
colocados diante da escolha de viver na bênção ou na maldição (Dt 
30,15-20); d) a missão da Palavra chama a escolher entre YHWH e Baal 
(1Rs 18,20-40); e igualmente a vida missionária do povo de Israel no 
Exílio: a) a luz de YHWH como esperança de resgate (Miq 7,8-9); b) a 
missão do Servo de YHWH para ser luz para as nações (Is 42,1-7; 
49,1-6); c) levar o conforto aos sofredores (Is 50,4-9); d) carregar sobre si 
o sofrimento dos outros (Is 52,13–53,12); e) Ezequiel, o profeta sentinela 
é chamado a constituir uma comunidade missionária (Ez 37,1-14); f) a 
missão de Deus e de Israel no pós Exílio; de iluminar os povos (Is 

12 
 



60,1-22), de reconstruir e restaurar (Is 61,4-9); de testemunhar a fé diante 
de cada tipo de opressão (Dn 3,1-24). 

 

1.2 O Novo Testamento: da missão de Israel à missão de Jesus e da 
Igreja 

34.​ O Novo Testamento herda e universaliza a perspectiva missionária do 
Antigo Testamento. A promessa feita a Abraão (Gn 12,1-5) – de que em 
sua descendência seriam abençoadas todas as nações – cumpre-se 
plenamente em Jesus Cristo, descendente de Abraão e Filho de Deus 
(Hb 1,1-4). A abertura de Israel aos outros povos, expressa nos Profetas 
e nos Salmos, torna-se, no Evangelho, prática concreta de inclusão e 
misericórdia, a exemplo da Parábola do Bom Samaritano (Lc 10,29-37). 
Em Jesus, o amor de Deus rompe as fronteiras étnicas, culturais e 
religiosas: Ele acolhe publicanos, samaritanos, mulheres, estrangeiros e 
pecadores, revelando que o Reino de Deus é dom oferecido a todos, e 
como Parácleto, intercede por todos junto do Pai (1Jo 2,1-2). A missão, 
que no Antigo Testamento consistia em testemunhar o Deus único entre 
as nações, transforma-se agora em envio explícito: “Ide, pois, e fazei 
discípulos entre todas as nações” (Mt 28,19; Mc 16,15). Fiéis a esse 
mandato, os apóstolos, fortalecidos pelo Espírito Santo, levarão o 
Evangelho a todos os povos, fundando comunidades e testemunhando a 
presença viva de Cristo até os confins da terra (Mt 28,20). Assim, o 
Novo Testamento assume a vocação missionária de Israel e a leva à 
plenitude, fazendo da Igreja o novo povo de Deus (1Pd 2,10), chamado a 
ser “luz das nações” e sacramento universal de salvação. 

 
35.​ A missão é o coração do Novo Testamento e expressão da própria 

identidade da Igreja. O Deus que se revela em Jesus Cristo é um Deus 
em movimento: o Pai envia o Filho, o Filho envia os discípulos, e o 
Espírito Santo, enviado por Cristo, impulsiona a Igreja a continuar essa 
missão até os confins da terra. As passagens bíblicas a seguir, escolhidas 
entre tantas outras, destacam a missão em Deus: o envio de Jesus Cristo 
e do Espírito Santo; a missão da Igreja: momentos do envio missionário, 
do chamado dos discípulos e da vida apostólica das primeiras 
comunidades. Elas nos ajudam a compreender que ser cristão é, por 
natureza, ser missionário. 

 

Jesus, o Enviado do Pai e Ungido pelo Espírito Santo 

36.​ Jesus é o rosto visível do amor do Pai e o primeiro missionário da 
humanidade. Enviado para anunciar a Boa-Nova e realizar a salvação, Ele 
vive toda a sua missão em comunhão profunda com o Pai e na força do 

13 
 



Espírito Santo. Desde a encarnação até a ressurreição, o Espírito o 
acompanha, o inspira e o sustenta. Em Jesus, vemos a missão trinitária 
em ação: o Pai que envia, o Filho que realiza e o Espírito que anima, para 
salvar o mundo (1Jo 4,14-17). Contemplar Jesus como o Enviado do Pai 
e o Ungido pelo Espírito é compreender a origem e o modelo da missão 
da Igreja. 

O envio do Filho pelo Pai 

37.​ Toda a missão de Jesus nasce da iniciativa amorosa do Pai. Em João 
3,16-17, lemos: “Deus amou tanto o mundo que enviou o seu Filho 
único, para que todo o que nele crer não pereça, mas tenha a vida eterna. 
Pois Deus enviou seu Filho ao mundo, não para condenar o mundo, mas 
para que o mundo seja salvo por meio dele.” O envio de Jesus é 
expressão da misericórdia e do amor divino. Ele vem como dom 
gratuito, não para julgar, mas para salvar. 

38.​ O Evangelho de João repete várias vezes essa consciência: “Meu 
alimento é fazer a vontade daquele que me enviou e levar a termo a sua 
obra” (Jo 4,34), indicando que Jesus cumpre a obra do Pai (Jo 17,4). E 
ainda: “Eu desci do céu não para fazer a minha vontade, mas a vontade 
daquele que me enviou” (Jo 6,38). Jesus é o missionário obediente, que 
realiza a vontade do Pai até o fim. A Carta aos Hebreus confirma: 
“Vindo ao mundo, Cristo disse: Eis que venho, ó Deus, para fazer a tua 
vontade” (Hb 10,5-7). Assim, o Filho revela a obediência como essência 
da missão e o amor como sua meta. 

A cruz e a ressurreição: a plenitude da missão do Enviado 

39.​ A missão de Jesus alcança seu ponto culminante na cruz. Ali, Ele entrega 
o Espírito ao Pai e à humanidade: “Inclinando a cabeça, entregou o 
espírito” (Jo 19,30c). A cruz é o ápice do envio: o amor de Deus se 
manifesta em total doação (Jo 19,30b: tudo “está consumado”). Mas a 
missão não termina ali: na ressurreição, o Pai confirma o Filho e o 
Espírito é novamente derramado sobre o mundo. Em João 20,22, o 
Ressuscitado sopra sobre os discípulos e diz: “Recebei o Espírito Santo.” 
O Espírito que acompanhou Jesus durante toda a sua vida agora passa à 
Igreja, que continua sua missão. 

Jesus, modelo e fonte de toda missão 

40.​ Em Jesus, o Enviado do Pai e Ungido pelo Espírito, encontramos o 
modelo perfeito de toda missão cristã. Ele foi enviado para revelar o 
amor de Deus, anunciar o Reino e salvar a humanidade, e o fez sempre 
guiado pelo Espírito. A missão de Jesus é trinitária: nasce do Pai, é 
realizada pelo Filho e sustentada pelo Espírito. 

41.​ Contemplar Jesus, missionário do Pai, é redescobrir o sentido espiritual 
da missão. Evangelizar é participar da missão de Cristo, deixar-se 

14 
 



conduzir pelo Espírito e agir em comunhão com o Pai. Assim como 
Jesus foi movido pela compaixão e pela fidelidade, também o discípulo 
missionário é chamado a viver o Evangelho com amor, serviço e 
esperança, tornando visível no mundo o rosto misericordioso de Deus. 

O Espírito Santo na encarnação e na vida de Jesus 

42.​ Desde o início, o Espírito Santo está presente na vida de Jesus. No 
anúncio a Maria, o anjo diz: “O Espírito Santo virá sobre ti, e o poder do 
Altíssimo te cobrirá com sua sombra” (Lc 1,35). A encarnação é obra do 
Espírito, que gera o Filho de Deus no seio da humanidade. Por isso, 
Jesus é o Filho enviado e, ao mesmo tempo, o Ungido desde o 
nascimento: o enviado do Pai, na plenitude dos tempos: “nascido de 
mulher,” (Gl 4,4). Em Mateus 1,20, o anjo tranquiliza José dizendo: “O 
que nela foi gerado vem do Espírito Santo.” Assim, a missão de Jesus é, 
desde o primeiro instante, fruto da ação do Espírito e expressão da 
iniciativa de Deus Pai. 

43.​ O batismo no Jordão é o momento público em que Jesus é apresentado 
como o Enviado do Pai e consagrado pelo Espírito. Em Lucas 3,21-22, 
lemos: “Enquanto Jesus estava em oração, o céu se abriu, e o Espírito 
Santo desceu sobre Ele em forma corporal, como pomba; e uma voz 
veio do céu: Tu és o meu Filho amado, em ti ponho o meu bem-querer.” 
O Espírito confirma a identidade de Jesus e inaugura sua missão pública. 
Logo em seguida, o evangelista afirma: “Jesus, repleto do Espírito Santo, 
voltou do rio Jordão e, pelo Espírito, era conduzido deserto adentro” (Lc 
4,1). O mesmo Espírito que O unge, O conduz, sustenta e fortalece 
diante da tentação. O batismo é, portanto, o início visível da missão 
trinitária: o Pai envia, o Filho obedece, o Espírito acompanha. 

O Espírito que conduz e fortalece Jesus na pregação e nos sinais 

44.​ Jesus começa sua missão proclamando: “O Espírito do Senhor está sobre 
mim, porque Ele me ungiu para anunciar a Boa-Nova aos pobres; 
enviou-me para proclamar a libertação aos presos e a recuperação da 
vista aos cegos, para libertar os oprimidos e proclamar um ano da graça 
do Senhor” (Lc 4,18-19). Com essas palavras, tomadas de Isaías, Jesus 
define seu ministério: evangelizar, libertar e curar. Sua palavra e seus 
gestos são movidos pelo Espírito de compaixão e poder. 

45.​ Em cada encontro e milagre, o Espírito se manifesta: no perdão dos 
pecadores, na cura dos enfermos, na libertação dos oprimidos. Mateus 
12,28 resume essa ação: “Se é pelo Espírito de Deus que eu expulso os 
demônios, então chegou a vós o Reino de Deus.” O Espírito faz de Jesus 
um sinal do Reino, e de sua missão um testemunho de amor 
transformador. 

O Envio do Espírito Santo: para que a Igreja cumpra sua missão 

15 
 



46.​ O Espírito Santo está no coração da missão da Igreja. Prometido por 
Jesus e derramado sobre os discípulos, Ele é o dom que dá vida, coragem 
e unidade à comunidade cristã. Desde as origens, o Espírito é aquele que 
move os apóstolos, transforma o medo em ousadia e faz da Igreja um 
corpo vivo em missão, como aconteceu em Pentecostes, em que todos 
“ouviam falar na própria língua” (At 2,8) e levaram a muitas conversões, 
formando as primeiras comunidades cristãs (At 2,42-47; 4,32-35). A 
promessa e o envio do Espírito Santo, narrados no Novo Testamento, 
mostram que a evangelização não é obra humana, mas participação na 
própria ação de Deus. O Espírito é o protagonista da missão e a força 
que impulsiona cada discípulo a testemunhar o Evangelho até os confins 
da terra. 

A promessa do Espírito Santo feita por Jesus 

47.​ Nos discursos da Última Ceia, Jesus anuncia o dom do Espírito como 
presença permanente. Em João 14,15-17 (o Espírito-dom da verdade), 
Ele diz: “Eu rogarei ao Pai, e Ele vos dará outro Defensor, para que 
permaneça convosco para sempre: o Espírito da Verdade.” O Espírito 
será companheiro e guia, presença de consolo e força. Mais adiante, em 
João 14,25-26 (o Espírito-mestre e memória de Jesus), Jesus declara: “O 
Espírito Santo, que o Pai enviará em meu nome, vos ensinará todas as 
coisas e vos recordará tudo o que eu vos disse.” O Espírito é o mestre 
interior, que atualiza o ensinamento de Cristo. 

48.​ Em João 15,26-27 (o Espírito-testemunha de Jesus), Jesus continua: 
“Quando vier o Defensor, que eu vos enviarei da parte do Pai, o Espírito 
da Verdade... Ele dará testemunho de mim. E vós também dareis 
testemunho.” Assim, o Espírito é quem garante a continuidade da 
missão: Ele testemunha Cristo através dos discípulos. E em João 16,7-13 
(o Espírito-continuador da missão de Jesus), Jesus explica: “É bom para 
vós que eu vá; se eu não for, o Defensor não virá a vós; mas se eu for, eu 
o enviarei.” E em João 16,1-15, temos o Espírito-guia para a verdade. A 
partida de Jesus abre o espaço para a presença universal do Espírito, que 
conduz a Igreja à verdade plena. 

O dom do Espírito Santo no dia da Ressurreição 

49.​ A promessa se cumpre já no próprio dia da Páscoa. Em João 20,21-23, o 
Ressuscitado aparece aos discípulos e lhes diz: “Como o Pai me enviou, 
também eu vos envio.” (v.21). E, tendo dito isso, soprou sobre eles e 
disse: “Recebei o Espírito Santo.” (v.22). Esse sopro lembra o gesto 
criador de Deus em Gênesis e marca o início da nova criação. E em João 
20,11-18, temos o mandato missionário joanino: “Ide a meus irmãos”, e 
em João 20,19-23, encontramos a missão dos discípulos de Jesus; sem 
esquecer da “oração missionária” de Jesus, em João 17, pelos discípulos e 
pelos futuros crentes. O Espírito é dom pascal: renova os corações, 

16 
 



perdoa os pecados e transforma os discípulos em enviados. Aqui nasce a 
Igreja missionária, animada pela presença do Espírito que recria e envia, 
chamada a viver e a espalhar o amor no mundo e ao mundo, tendo 
presente que “o amor cobre uma multidão de pecado” (1Pd 4,8). 

A promessa antes da Ascensão 

50.​ Antes de subir ao Pai, Jesus confirma a promessa do Espírito. Em Lucas 
24,49, Ele diz: “Eis que envio sobre vós aquele que meu Pai prometeu; 
permanecei na cidade até que sejais revestidos de poder do alto.” O 
Espírito é força divina que capacita a missão. Em Atos 1,8, essa 
promessa é retomada com clareza: “Recebereis o poder do Espírito 
Santo, que descerá sobre vós, e sereis minhas testemunhas em Jerusalém, 
na Judeia, na Samaria e até os confins da terra.” O Espírito é o motor da 
expansão da Igreja: Ele abre horizontes e dá coragem para anunciar o 
Evangelho em toda parte. Em Lucas 24,44-49, todos são convidados a 
ser testemunhas do ressuscitado diante de todas as nações, em 
cumprimento da profecia de Isaías 61,1-2; isso já tinha sido indicado em 
Lucas 1,26-38, com o exemplo de disponibilidade e fé para a missão; e 
em Lucas 1,39-45, a partida missionária de Maria, como modelo ideal de 
discípulo missionário. 

O cumprimento da promessa: Pentecostes 

51.​ O livro dos Atos dos Apóstolos narra o cumprimento da promessa. Em 
Atos 2,1-4, “ao chegar o dia de Pentecostes, todos estavam reunidos no 
mesmo lugar. Veio do céu um ruído como de vento impetuoso... e todos 
ficaram cheios do Espírito Santo.” O vento e o fogo simbolizam a força 
e a luz que transformam os corações. Em seguida, Pedro interpreta o 
acontecimento citando o profeta Joel: “Derramarei o meu Espírito sobre 
toda carne” (At 2,17). O Espírito derramado inaugura uma Igreja sem 
fronteiras, onde cada língua e cultura pode acolher o Evangelho. 
Pentecostes é, portanto, o nascimento missionário da Igreja: unidade na 
diversidade, comunhão no Espírito. 

O envio missionário dos Apóstolos e da Igreja 

52.​ Em Mateus 28,18-20, Jesus ressuscitado diz: “Foi-me dada toda a 
autoridade no céu e sobre a terra. Ide, pois, e fazei discípulos entre todas 
as nações, batizando-os em nome do Pai, do Filho e do Espírito Santo, 
ensinando-os a observar tudo o que vos ordenei. E eis que eu estarei 
convosco todos os dias, até o fim dos tempos.” Este é o grande mandato 
missionário. O Ressuscitado envia sua Igreja ao mundo inteiro, 
prometendo estar presente em cada passo da missão. 

53.​ Marcos 16,15-18 reforça o mesmo envio com ênfase na universalidade: 
“Ide por todo o mundo e proclamai o Evangelho a toda criatura.” O 
anúncio é acompanhado por sinais de fé e pela força do Espírito, 

17 
 



mostrando que o Evangelho é poder de Deus para a vida. Já em João 
20,21-23 (a missão dos discípulos de Jesus), Jesus declara: “Como o Pai 
me enviou, também eu vos envio.” Ao soprar o Espírito sobre os 
discípulos, Jesus comunica a mesma missão que recebeu do Pai: anunciar 
o perdão e a reconciliação. Em Atos 1,8, Ele confirma: “Recebereis o 
poder do Espírito Santo, que descerá sobre vós, e sereis minhas 
testemunhas em Jerusalém, em toda a Judeia e Samaria e até os confins 
da terra.” Esses textos revelam que a missão é um movimento contínuo: 
do Pai ao Filho, do Filho aos discípulos, e deles à humanidade inteira. 

O chamado e o envio dos discípulos 

54.​ O chamado é sempre o primeiro passo da missão. Em Mateus 4,18-22, 
Jesus encontra Pedro, André, Tiago e João, pescadores à beira do lago, e 
os convida: “Vinde após mim, e eu vos farei pescadores de homens.” 
Eles deixam tudo e imediatamente o seguem. O chamado é radical e 
pessoal, mas também comunitário: Jesus forma com eles uma nova 
fraternidade missionária. 

55.​ Em Lucas 10,1-12, o envio dos setenta e dois discípulos amplia o 
horizonte: “O Senhor designou outros setenta e dois e os enviou dois a 
dois à sua frente.” Eles são instruídos a ir com simplicidade, levando a 
paz, curando os doentes e anunciando que o Reino de Deus está 
próximo. A missão é partilha, serviço e confiança em Deus. Em Marcos 
6,7-13, o envio dos Doze reforça o mesmo espírito: Jesus lhes dá 
autoridade sobre os espíritos impuros e os envia a proclamar a 
conversão, curar os enfermos e libertar os oprimidos. A missão é 
integral: toca o corpo e o coração, a fé e a vida cotidiana. 

O Espírito Santo: protagonista da missão 

56.​ O envio do Espírito Santo é o ponto culminante da revelação e o início 
da vida missionária da Igreja. Prometido por Jesus, Ele transforma o 
medo em coragem, a dúvida em fé e o fechamento em abertura. O 
Espírito é o protagonista silencioso da missão: guia, inspira, corrige, 
fortalece e consola. Por meio d’Ele, a Igreja se torna viva e dinâmica, e 
cada discípulo é chamado a ser testemunha da presença de Deus no 
mundo. 

57.​ Para nós, cristãos, essa consciência é essencial: evangelizar não é apenas 
falar de Deus, mas deixar-nos conduzir por Ele. O Espírito Santo é o 
verdadeiro animador da missão, aquele que faz novas todas as coisas e 
renova a face da terra. Com Ele, a missão é sempre possível, sempre 
nova e sempre fecunda. 

A missão de Jesus como modelo 

58.​ Em Lucas 4,16-21, na sinagoga de Nazaré, Jesus lê o profeta Isaías: “O 
Espírito do Senhor está sobre mim, porque ele me ungiu para anunciar a 

18 
 



Boa-Nova aos pobres; enviou-me para proclamar a libertação aos presos 
e a recuperação da vista aos cegos, para libertar os oprimidos e 
proclamar um ano da graça do Senhor.” Aqui está o programa 
missionário de Jesus: evangelizar é libertar e curar, é anunciar a graça e a 
vida nova de Deus, especialmente aos mais fragilizados de cada época e 
lugar onde o cristão se encontra, como fizeram muitos irmãos e irmãs 
antes de nós, a exemplo da grande multidão dos santos e santas de Deus. 

59.​ João 3,16-17 resume o motivo da missão: “Deus amou tanto o mundo 
que deu o seu Filho único, para que todo o que nele crer não pereça, mas 
tenha a vida eterna. Pois Deus enviou seu Filho ao mundo, não para 
condenar o mundo, mas para que o mundo seja salvo por meio dele.” A 
missão nasce do amor de Deus e tem como meta a salvação e a vida. Em 
João 10,10, Jesus afirma: “Eu vim para que todos tenham vida e a 
tenham em abundância.” O missionário, seguindo o Mestre, é chamado a 
promover vida plena e digna para todos. 

O Espírito Santo na vida e na missão da Igreja 

60.​ O Espírito continua agindo ao longo de toda a vida da Igreja primitiva. 
Nos Atos dos Apóstolos, vemos a Igreja nascente vivendo a missão 
como dom do Espírito. Em Atos 2,1-13, no dia de Pentecostes, “todos 
ficaram cheios do Espírito Santo e começaram a falar em outras línguas, 
conforme o Espírito lhes concedia.” O Evangelho é anunciado em todas 
as línguas: o Espírito derruba as barreiras e inaugura uma nova 
comunhão entre os povos. 

61.​ Em Atos 4,31, após a oração dos apóstolos, “todos ficaram cheios do 
Espírito Santo e anunciavam com coragem a Palavra de Deus.” A fé se 
traduz em ousadia missionária. Em Atos 8,17 e 10,44-48, o Espírito é 
derramado também sobre samaritanos e pagãos, mostrando que a 
salvação é universal: a missão entre os samaritanos revela um encontro 
entre fé e cultura (At 8,4-40), a exemplo do encontro com o etíope (At 
8,26-40). O Espírito abre as portas e abate muros, criando comunhão e 
pontes de comunicação entre os irmãos e irmãs. 

62.​ Em Atos 13,1-3, a comunidade de Antioquia, em oração, envia Barnabé 
e Paulo para a missão. O texto mostra que o envio missionário é sempre 
eclesial: a comunidade discerne, reza e apoia os que são enviados. Mais 
adiante, em Atos 15, o Concílio de Jerusalém discerne a evangelização 
entre os gentios, ensinando que o Evangelho deve ser anunciado com 
liberdade e respeito às culturas. A missão não impõe uniformidade, mas 
promove comunhão na diversidade. 

O testemunho missionário nas cartas apostólicas 

63.​ São Paulo aprofunda essa experiência em suas cartas. Em Romanos 
8,14-16, ele afirma: “Todos os que são conduzidos pelo Espírito de Deus 
são filhos de Deus... O próprio Espírito dá testemunho ao nosso espírito 

19 
 



de que somos filhos.” A missão nasce dessa identidade filial: quem é 
filho, partilha a vida do Pai e anuncia seu amor. Em 1Coríntios 12,4-11, 
Paulo explica que “há diversidade de dons, mas o mesmo Espírito.” Cada 
batizado recebe carismas para o serviço e a edificação do corpo de 
Cristo. E em Gálatas 5,22-25, o apóstolo descreve os frutos do Espírito 
– amor, alegria, paz, paciência, bondade, fidelidade – como sinais da 
maturidade missionária. Ele próprio de autointitula “apóstolo dos 
gentios” (Rm 11,13), “doutor/mestre das nações na fé e na verdade” 
(2Tm 2,7). A fé em Cristo é condição para a missão (Gl 2,17-21); Paulo 
recorda que a bênção de Abraão foi para todos os povos (Gl 3,6-14); que 
os cristãos são chamados a “completar na própria carne o que falta aos 
sofrimentos de Cristo, pelo bem da Igreja” (Cl 1,24); Paulo indica a 
kenosis de Cristo como modelo de missão e serviço (Fl 2,5-11) e que o 
amor/a caridade é o caminho para se viver a missão (1Cor 13,1-13)  

64.​ Na mesma Carta aos Romanos 10,13-15, ele pergunta: “Como invocarão 
aquele em quem não acreditaram? E como acreditarão naquele de quem 
não ouviram falar? E como ouvirão, se ninguém prega? E como 
pregarão, se não forem enviados?” A missão é serviço de todos: quem 
anuncia, quem envia e quem acolhe o Evangelho participam do mesmo 
dom. 

65.​ Em 1Coríntios 9,16, Paulo exclama: “Anunciar o Evangelho não é para 
mim motivo de glória; é uma necessidade que se me impõe. Ai de mim se 
eu não anunciar o Evangelho!” A missão é um dever de amor, não uma 
opção. Em 2Coríntios 5,17-20, ele escreve: “Somos embaixadores de 
Cristo, como se Deus exortasse por meio de nós.” A missão é 
reconciliação: tornar presente o amor de Deus no mundo. Por fim, 
1Pedro 2,9 recorda: “Vós sois raça eleita, sacerdócio real, nação santa, 
povo de sua propriedade, para proclamar as maravilhas daquele que vos 
chamou das trevas à sua luz admirável.” A missão é de todo o povo de 
Deus: todos são chamados a proclamar e testemunhar a luz e “a Verdade 
do Evangelho” (Gl 2,5.14), a “cooperar com a verdade” (3Jo 8). 

66.​ A isso tudo se soma o fato de que toda a Primeira Carta de Pedro indica 
a missão junto às periferias do mundo, aos pobres, perseguidos e 
sofredores, participando dos sofrimentos de Cristo. O livro do 
Apocalipse indica o triunfo da missão de Deus: triunfo dos eleitos (Ap 
7,9-17), as duas testemunhas (Ap 11,1-14), o triunfo da missão de Deus, 
com o novo céu e a nova terra (Ap 21,5-7) e conclui o livro falando de 
Deus, como origem e cumprimento da missão (Ap 22,17). 

Todos somos missionários 

67.​ As passagens do Novo Testamento mostram que a missão não é uma 
atividade opcional da Igreja, mas sua própria essência. O Pai é o primeiro 
missionário, enviando o Filho; o Filho envia os discípulos; o Espírito 

20 
 



Santo anima e sustenta a missão. Evangelizar é viver o amor de Deus em 
movimento, é sair de si para servir e anunciar. 

68.​ Nós, ao meditarmos esses textos, somos convidados a renovar o ardor 
missionário. A missão começa na escuta da Palavra, amadurece na oração 
e se concretiza no testemunho e no serviço. Ser missionário é viver o 
Evangelho com alegria, ser sinal da misericórdia e da esperança de Deus 
no meio do povo. Como “Igreja em saída” (EG 24), somos chamados a 
levar a Boa-Nova a todas as realidades, com coragem, ternura e fé, a 
partir da “casa de Deus, que é a Igreja do Deus vivo: coluna e 
sustentáculo da verdade” (1Tm 3,15). 

 

2. A Missão da Igreja ao Longo da História 

2.1 As origens da missão cristã: a expansão apostólica e o período 
patrístico 

69.​ A missão nasce do próprio coração de Deus, que chama, envia e sustenta 
os seus escolhidos. Como visto no fundamento bíblico, já no Antigo 
Testamento aparece o dinamismo missionário da revelação: Israel foi 
eleito não para o isolamento, mas para ser “luz das nações” (Is 49,6). 
Essa escolha não representa privilégio, e sim vocação e responsabilidade: 
tornar visível entre os povos o amor e a fidelidade do Deus vivo. 

70.​ A ação missionária da Igreja tem em Cristo sua fonte e modelo. Ele, o 
Enviado do Pai, anuncia o Reino com palavras e gestos, acolhendo os 
pobres, curando os enfermos e chamando discípulos a participarem de 
sua obra redentora. Após a Ressurreição, confia-lhes o mandato 
universal: “Ide, fazei discípulos de todas as nações, batizando-os em 
nome do Pai, do Filho e do Espírito Santo” (Mt 28,19). O acontecimento 
de Pentecostes inaugura o tempo missionário: o Espírito Santo desce 
sobre os Apóstolos, que anunciam Jesus em todas as línguas (At 2,4). 
Desde então, é o mesmo Espírito quem move e conduz a missão: envia 
Filipe ao eunuco (At 8,26-40), inspira Pedro a ir à casa de Cornélio (At 
10) e guia Paulo em suas viagens apostólicas. A missão é, portanto, 
iniciativa divina, e nós somos apenas colaboradores de sua graça. 

71.​ Partindo de Jerusalém, a fé cristã se expandiu pela Judeia, Samaria e até 
os confins do mundo. Pedro pregava a conversão; João testemunhava o 
amor; e Paulo, apóstolo dos gentios, percorreu o Mediterrâneo fundando 
comunidades e deixando nas cartas a primeira síntese teológica da fé. O 
testemunho dos discípulos, sustentado pelo Espírito, abriu as portas da 
salvação a todos os povos. 

72.​ Nos primeiros séculos, o cristianismo cresceu no mundo greco-romano 
por meio da pregação e do exemplo das pequenas comunidades, 

21 
 



frequentemente perseguidas. Especial força teve o testemunho de se 
viver a fé cristã como religião ilícita no Império Romano, o que levou os 
cristãos a sofrer consequentemente muitos desafios, sobretudo a 
perseguição e o martírio: sinal vivo de uma fé ardorosa, corajosa e sinal 
do testemunho missionário. A força do Evangelho manifestava-se na 
coerência de vida e na fé dos mártires, cujo sangue — como dizia 
Tertuliano — tornou-se “semente de novos cristãos”. A caridade, o 
cuidado com os doentes e o respeito pela dignidade dos pobres e das 
mulheres impressionavam os pagãos, e o testemunho dos fiéis — “Vede 
como eles se amam!” — atraía muitos ao seguimento de Cristo. 

73.​ Com o Edito de Milão (313 d.C.), que concedeu liberdade religiosa aos 
cristãos, a Igreja entrou numa nova fase. Livre das perseguições, pôde 
organizar-se, dialogar com a cultura e irradiar sua influência espiritual 
sobre a sociedade. A missão assumiu, então, novos contornos: deixou de 
ser apenas resistência e testemunho de fé para se tornar também 
formação da inteligência e do coração, inculturação do Evangelho e 
construção de uma visão cristã do mundo. 

74.​ Nesse contexto, os Padres da Igreja destacaram-se como verdadeiros 
missionários do pensamento e da vida. Interpretaram as Escrituras, 
defenderam a fé ortodoxa e testemunharam santidade. Entre eles, 
sobressaem Santo Inácio de Antioquia (35–107), que, por meio de suas 
cartas, consolidou a comunhão entre as comunidades; Santo Irineu de 
Lion (130–202), de origem oriental, que fortaleceu a unidade entre as 
Igrejas do Ocidente; Orígenes (185–254), teólogo de grande 
profundidade especulativa, que marcou de modo singular o diálogo entre 
fé e razão; Santo Atanásio (296–373), incansável defensor da verdade 
cristã; e os Padres Capadócios — Basílio Magno (329–379), Gregório de 
Nazianzo (329–390) e Gregório de Nissa (335–395) —, que uniram 
erudição, espiritualidade e vida comunitária. Eles fundamentaram a 
compreensão da Trindade como comunhão missionária, mostrando que 
a Igreja evangeliza porque é reflexo vivo da comunhão entre o Pai, o 
Filho e o Espírito Santo. 

75.​ Entre os exemplos luminosos desse tempo, destaca-se São Martinho de 
Tours (316–397). Antigo soldado, convertido em monge e depois bispo, 
evangelizou a Gália com simplicidade e caridade. O gesto de partilhar sua 
capa com um pobre tornou-se símbolo da união entre anúncio e amor 
fraterno. Sua vida demonstrou que o testemunho concreto é a forma 
mais profunda de pregação. 

76.​ Com a difusão do cristianismo, surgiram diversas tradições litúrgicas e 
culturais no Oriente e no Ocidente. A mesma fé se expressava em ritos e 
teologias distintas, enraizadas em povos e línguas diversas. No Oriente 
floresceram as famílias rituais — antioquena, alexandrina, armênia, 

22 
 



caldeia e bizantina — que até hoje enriquecem a catolicidade da Igreja. 
Muitas dessas Igrejas locais, (das quais nasceram as atuais Igrejas 
Ortodoxas), foram autênticas escolas de espiritualidade e missão, 
originadas do dinamismo apostólico que deu origem aos Patriarcados. 

77.​ Apesar da diversidade, a unidade e a comunhão foram preservadas pelo 
diálogo entre os bispos e pela realização de sínodos, instrumentos de 
discernimento e de escuta do Espírito. Os concílios ecumênicos de 
Niceia (325) que neste ano completa 1.700 anos e que teve a visita do 
Papa Leão XIV no local do evento, Constantinopla (381), Éfeso (431) e 
Calcedônia (451) tornaram-se marcos dessa comunhão eclesial. Assim, a 
sinodalidade, longe de ser novidade, é desde o início uma forma concreta 
de viver a comunhão missionária. Essa sinodalidade tem sido um método 
comum em nossa Arquidiocese em seus trabalhos e missão. 

78.​ Os primeiros séculos do cristianismo foram, portanto, um tempo de 
expansão silenciosa e fecunda, de fidelidade criativa e de profunda 
comunhão. O Evangelho lançou raízes em culturas diversas, e a Igreja 
aprendeu a ser verdadeiramente católica — universal, aberta a todos os 
povos, mas fiel a um único Senhor. 

79.​ É importante recordar ainda que a Armênia, já no século IV, foi a 
primeira nação a adotar oficialmente o cristianismo, abrindo caminho 
para novas formas de missão. A Irlanda, convertida no século V por São 
Patrício (385–461), tornou-se centro vibrante de vida espiritual. Dela 
partiram monges como São Columba (521–597) e São Columbano 
(543–615), que fundaram mosteiros e irradiaram a fé por toda a Europa. 

 

2.2 A missão na Idade Média e a evangelização da Europa 

80.​ Com o término das perseguições e o avanço da fé nos territórios do 
antigo Império Romano, a missão da Igreja entrou em uma nova fase de 
expansão e consolidação. O Evangelho, antes proclamado nas regiões 
periféricas do mundo conhecido, começou a penetrar nas terras do norte 
e do oeste europeu, alcançando os povos bárbaros e germânicos. Nesse 
movimento evangelizador, a fé cristã firmou-se nas antigas nações do 
Império — como a França, chamada “filha primogênita da Igreja”, cuja 
conversão do rei Clóvis (466–511) foi decisiva para o futuro da 
cristandade ocidental — e irradiou-se também para o Oriente. 

81.​ Entre os principais protagonistas dessa etapa missionária estão os 
monges missionários que uniam contemplação, estudo e ação pastoral. 
Os mosteiros e conventos — beneditinos, agostinianos, cistercienses, 
cartuxos, franciscanos e dominicanos — espalharam-se pela Europa e 
tornaram-se centros de fé, cultura e solidariedade. Nessas casas religiosas, 

23 
 



o Evangelho era vivido e ensinado; o saber antigo foi preservado, a arte e 
a agricultura floresceram, e gerações inteiras foram formadas na fé e na 
vida comunitária. 

82.​ São Bento de Núrsia (480–547), considerado o “Pai do monaquismo 
ocidental”, fundou o mosteiro de Monte Cassino e redigiu sua célebre 
Regra, que se tornou referência para a vida monástica em todo o 
ocidente. Seu lema, ora et labora (“reza e trabalha”), sintetiza o espírito 
beneditino, que une oração, trabalho e fraternidade. Os mosteiros 
beneditinos tornaram-se verdadeiros faróis de civilização, preservando 
manuscritos, cultivando o saber, desenvolvendo a agricultura, acolhendo 
os pobres e instruindo o povo. 

83.​ Outro grande missionário foi São Bonifácio (675–754), conhecido como 
o “apóstolo da Alemanha”. Nascido na Inglaterra, levou a luz da fé aos 
povos germânicos, organizou dioceses e fundou mosteiros, consolidando 
a presença da Igreja em regiões ainda marcadas pelo paganismo. Seu 
martírio coroou uma vida inteiramente dedicada à evangelização e ao 
anúncio do Evangelho. 

84.​ Também merecem destaque São Cirilo (826–869) e São Metódio 
(815–885), irmãos originários de Tessalônica, que levaram a mensagem 
cristã aos povos eslavos. Traduziram a Sagrada Escritura para a língua 
local e criaram o alfabeto que deu origem à escrita cirílica. Seu trabalho 
missionário, caracterizado pelo respeito e valorização das culturas, abriu 
caminhos para a evangelização, tornando-os padroeiros da Europa e 
símbolos da unidade entre Oriente e Ocidente. 

85.​ No século XII, desponta a figura luminosa de São Bernardo de Claraval 
(1090–1153), por quem tenho imensa admiração: reformador, pregador 
ardoroso e grande divulgador da minha Ordem de Cister. Sua pregação e 
sua teologia centrada no amor de Deus marcaram profundamente a 
espiritualidade medieval e também a minha. Sob sua influência, os 
cistercienses se multiplicaram, fundando mosteiros que se tornaram 
polos de oração, cultura e evangelização por toda a Europa. 

86.​ São Domingos de Gusmão (1170–1221), enfrentando a heresia 
albigense, inaugurou um novo estilo de pregação: simples, fundamentado 
na Sagrada Escritura e unido à pobreza evangélica. Fundou a Ordem dos 
Pregadores, cujos frades levaram a Palavra às cidades e universidades, 
dialogando com a cultura e iluminando as consciências com a luz do 
Evangelho. Foi também através da pregação dominicana que o Rosário 
se difundiu como verdadeira escola de espiritualidade e síntese do 
Evangelho. 

87.​ São Francisco de Assis (1181–1226), por sua vez, encarnou a pobreza e a 
alegria do Evangelho de modo singular. Seguindo Cristo pobre e 

24 
 



crucificado, fez de sua vida um anúncio vivo do amor divino. Fundador 
da Ordem dos Frades Menores, pregou a fraternidade universal e o amor 
aos pobres. Durante as Cruzadas, encontrou-se com o sultão Al-Malik 
al-Kamil (1180–1238), testemunhando que a missão também é diálogo e 
caminho de paz. 

88.​ A Idade Média legou à Igreja uma herança inestimável: uma Europa 
profundamente moldada pela fé, pela presença monástica, pela arte sacra 
e pela caridade. A luz do Evangelho inspirou ideais de santidade, 
originou universidades, sustentou culturas e consolidou valores humanos 
que permanecem como fundamentos da civilização ocidental. 

 

2.3 A missão na era das grandes navegações: Espanha e Portugal 

89.​ Com o surgimento das grandes navegações, entre os séculos XV e XVI, 
a missão cristã assumiu uma nova amplitude universal. O ardor 
evangelizador que havia moldado a Europa medieval estendeu-se agora 
aos continentes recém-descobertos, acompanhando os empreendimentos 
marítimos de Espanha e Portugal. A abertura de novas rotas comerciais e 
culturais criou não só horizontes inéditos para o anúncio do Evangelho, 
mas também apresentou sérios desafios éticos, pois muitas vezes a 
evangelização se confundiu com os interesses políticos e coloniais da 
época que nos fazem penitenciar até hoje. 

90.​ O Reino de Portugal, amparado pelo sistema do padroado real, enviou 
missionários às terras que descobria, confiando-lhes a tarefa de anunciar 
a fé e organizar a vida cristã nas novas comunidades, e em algumas 
situações impediu a missão da própria igreja. A Espanha, por sua vez, 
levou o Evangelho à América Latina e às Filipinas, estruturando dioceses 
e formando instituições de caridade e educação. Em ambos os reinos, o 
impulso missionário produziu figuras notáveis de santidade e coragem, 
que uniram o zelo apostólico à defesa dos povos nativos e à promoção 
da dignidade humana. 

91.​ Entre esses grandes testemunhos, destaca-se Bartolomeu de Las Casas 
(1484–1566), dominicano que chegou à América como colono e, tocado 
pela injustiça, tornou-se incansável defensor dos indígenas. Denunciou 
os abusos da colonização e proclamou a igualdade de todos diante de 
Deus, mostrando que a autêntica missão inclui o compromisso com a 
justiça e o respeito pela vida. Sua voz profética permanece como marco 
da consciência cristã diante da opressão. 

92.​ Outro exemplo luminoso é São Francisco Xavier (1506–1552), 
companheiro de Santo Inácio de Loyola (1491–1556) e um dos primeiros 
jesuítas. Levou o Evangelho ao Oriente, anunciando Cristo na Índia, nas 

25 
 



ilhas Molucas e no Japão, e faleceu às portas da China, consumido pelo 
desejo de evangelizar aquele vasto império. Seu ardor missionário e amor 
pelos pobres fizeram dele um dos maiores evangelizadores da história da 
Igreja. 

93.​ São Toríbio de Mogrovejo (1538–1606), arcebispo de Lima, foi outro 
grande missionário deste período. Percorria pessoalmente as 
comunidades mais distantes dos Andes, levando consolo, catequese e 
presença pastoral. Organizou a Igreja local, promoveu a formação do 
clero e defendeu a dignidade dos povos originários, tornando-se exemplo 
de pastor próximo e incansável. 

94.​ Matteo Ricci (1552–1610), jesuíta e pioneiro do diálogo missionário com 
a cultura chinesa, encarnou uma forma nova de evangelização. Com 
sabedoria e sensibilidade, soube dialogar com o pensamento confuciano, 
valorizando o conhecimento local e apresentando o Evangelho com 
respeito e profundidade. Introduziu ciências ocidentais, escreveu tratados 
e foi acolhido como sábio e amigo. Sua vida demonstra que a verdadeira 
missão se faz também no terreno do encontro e do diálogo. 

95.​ Essa época de expansão missionária deixou frutos duradouros: escolas, 
hospitais, obras de caridade e expressões de espiritualidade popular que 
enraizaram a fé nas novas culturas. A evangelização das Américas, da 
África e da Ásia ampliou o horizonte da Igreja e reforçou sua consciência 
de ser universal — chamada a abraçar todos os povos e a anunciar Cristo 
em todas as nações, com respeito e amor. 

 

2.4 A presença de missionários no Brasil 

96.​ Um novo e decisivo capítulo da história missionária se abre com as 
grandes descobertas marítimas dos séculos XV e XVI. A chegada dos 
espanhóis à América Latina e dos portugueses ao território que viria a ser 
o Brasil marcou profundamente o processo de evangelização do Novo 
Mundo. 

97.​ Desde o início, a missão no Brasil assumiu rosto concreto através da 
ação incansável dos jesuítas, entre os quais se destacam Manuel da 
Nóbrega e José de Anchieta, que inclusive atuaram aqui em nossas terras. 
Ambos aprenderam as línguas indígenas, redigiram catecismos, criaram 
escolas e aldeamentos, e utilizaram até o teatro como meio de 
evangelização. Anchieta, em particular, tornou-se conhecido como o 
“apóstolo do Brasil”, pelo ardor com que anunciou Cristo aos povos 
originários e trabalhou pela reconciliação entre colonos e nativos. Mestre 
da língua tupi, compôs gramática, poemas e peças catequéticas, 
transformando a cultura em instrumento de missão e paz. 

26 
 



98.​ A presença franciscana, desde o século XVI, deu à evangelização 
brasileira um caráter popular e próximo do povo simples. Especialmente 
no Nordeste e no Sul, os frades menores levaram a palavra com 
linguagem acessível, promoveram a devoção mariana e cultivaram a 
religiosidade popular. Fundaram conventos, cuidaram da vida pastoral 
das vilas e cidades e difundiram o amor a Santo Antônio e São Francisco, 
que se tornaram figuras queridas da fé do povo. 

99.​ Os carmelitas, instalados no Brasil a partir de meados do século XVI, 
uniram vida contemplativa e missão popular. Espalharam a devoção a 
Nossa Senhora do Carmo, que se tornaria padroeira de muitas cidades. 
Sua espiritualidade silenciosa e orante marcou fortemente a vida religiosa 
do país, especialmente nas áreas urbanas. 

100.​ Os beneditinos, que chegaram em 1581, fundaram mosteiros que se 
tornaram polos de cultura, arte sacra e espiritualidade. A partir do 
equilíbrio de sua Regra — “ora et labora” —, contribuíram para formar 
comunidades disciplinadas e orantes, sendo até hoje referência de vida 
monástica e cultural. 

101.​ No século XVII, os mercedários deram continuidade à obra 
evangelizadora, especialmente nas regiões Norte e Nordeste. Inspirados 
pela espiritualidade da libertação dos cativos, dedicaram-se ao serviço 
dos necessitados e deixaram forte testemunho da dimensão social da fé. 
No Rio colonial, a Ordem de Nossa Senhora das Mercês destacou-se na 
assistência aos escravizados, revelando que a missão também é libertação 
e compaixão. 

102.​ Durante o século XIX, a presença das Filhas da Caridade de São Vicente 
de Paulo fortaleceu o rosto caritativo da Igreja, com atuação em 
hospitais, orfanatos e obras sociais. Já os Redentoristas, vindos ao Brasil 
no final do século XIX, tornaram-se grandes missionários populares. 
Com suas pregações e romarias, difundiram a devoção a Nossa Senhora 
Aparecida, Padroeira do Brasil, e contribuíram para a formação da 
espiritualidade mariana do povo. Também se destacaram na 
comunicação, fundando a Rádio Aparecida e a Editora Santuário. 

103.​ Os salesianos, enviados por Dom Bosco em 1883, dedicaram-se à 
juventude, à educação e à evangelização. Fundaram escolas, colégios e 
obras sociais por todo o país, levando adiante o carisma da alegria e do 
amor educativo. Sua presença missionária na Amazônia marcou de modo 
especial o compromisso com os povos indígenas e com a educação das 
novas gerações. 

104.​ Entre as congregações de origem brasileira, merecem destaque, entre 
outras, as Irmãzinhas da Imaculada Conceição, fundadas por Santa 
Paulina, em Santa Catarina. Elas foram as primeiras religiosas nascidas 

27 
 



em solo brasileiro e dedicaram suas vidas ao cuidado dos pobres e 
enfermos, tornando-se sinal da fé viva do povo. 

105.​ A identidade católica do Brasil foi profundamente moldada por essa rica 
diversidade missionária. Cada congregação e instituto trouxe um dom 
particular do Espírito, ajudando a formar um catolicismo enraizado na 
cultura e no coração do povo: uma fé popular, devocional e solidária, 
marcada pela presença mariana, pela catequese e pela opção pelos 
pobres. 

 

2.5 A presença missionária no Rio de Janeiro 

106.​ A história missionária do Rio de Janeiro tem início com a chegada dos 
jesuítas, que acompanharam a fundação da cidade em 1565, ao lado de 
Estácio de Sá. Entre eles, destacou-se o Padre José de Anchieta, que 
participou ativamente da consolidação da nova comunidade. Sua atuação 
abrangeu a catequese dos povos indígenas, a mediação entre colonos e 
nativos e a fundação de escolas. O Colégio dos Jesuítas, situado no 
Morro do Castelo, tornou-se durante séculos o principal centro 
espiritual, cultural e educacional da cidade, irradiando fé e conhecimento. 

107.​ Poucos anos depois, em 1590, chegaram ao Rio os beneditinos, que 
ergueram o magnífico Mosteiro de São Bento, uma das mais belas 
expressões da arquitetura colonial brasileira. Ali, a liturgia solene, o canto 
gregoriano e a vida monástica marcaram profundamente a identidade 
católica da cidade. Além de casa de oração, o mosteiro foi centro de 
cultura e de formação humana, e até hoje permanece como farol 
espiritual e cultural da capital fluminense. 

108.​ Também em 1590, instalaram-se os carmelitas, promovendo uma intensa 
devoção a Nossa Senhora do Carmo. A Igreja da Ordem Terceira do 
Carmo e a antiga Sé Catedral, onde funcionou a sede episcopal até 1976, 
testemunham essa presença fecunda. A devoção carmelita enraizou-se 
tão profundamente na religiosidade do povo carioca que Nossa Senhora 
do Carmo foi proclamada padroeira da Arquidiocese. 

109.​ Nos séculos seguintes, o Rio de Janeiro continuou a acolher novas forças 
missionárias. Durante o século XX, a Arquidiocese recebeu 
congregações de vocação missionária internacional, como o Pontifício 
Instituto das Missões Estrangeiras (PIME) e os Missionários 
Combonianos, que se dedicaram especialmente às periferias urbanas e às 
comunidades mais vulneráveis. Seu trabalho pastoral e social contribuiu 
para renovar o ardor missionário e expandir a presença da Igreja para 
além dos limites do centro urbano. 

28 
 



110.​ Desde os tempos de São José de Anchieta até as congregações e 
institutos que atuam hoje nas diversas regiões pastorais, a Arquidiocese 
do Rio de Janeiro foi moldada por uma extraordinária variedade de 
carismas missionários. Cada um deles, à sua maneira, ajudou a formar a 
identidade católica carioca — uma fé popular, alegre, profundamente 
mariana e comprometida com os pobres e com a justiça social. 

111.​ É igualmente notável a contribuição das congregações femininas, que 
dedicaram suas vidas à educação, à saúde e às obras de caridade. Escolas, 
hospitais e instituições sociais, muitas delas ainda em funcionamento, são 
frutos da presença generosa dessas religiosas que, com espírito de 
serviço, traduziram o Evangelho em gestos concretos de amor e 
solidariedade. 

 

2.6 A renovação missionária no século XX 

112.​ O século XIX já preparava uma nova etapa na missão da Igreja, marcada 
por um renovado ardor apostólico e pelo surgimento de diversas 
congregações missionárias. O impulso da caridade cristã encontrou-se, 
nesse tempo, com os desafios trazidos pela Revolução Francesa, que 
transformou profundamente o panorama cultural, e pela Revolução 
Industrial, que levantou urgentes questões sociais. Nesse contexto, 
emergiu a figura profética de São Daniel Comboni (1831–1881), 
missionário apaixonado pela África. Fundador dos Missionários e 
Missionárias Combonianos, ele compreendeu que a evangelização 
deveria respeitar e valorizar as culturas locais. Seu lema — “Salvar a 
África com a África” — expressava uma visão ousada e profundamente 
evangélica: a missão não como imposição, mas como partilha e 
promoção da dignidade de cada povo. 

113.​ Já o século XX seria um período de profunda renovação missionária para 
toda a Igreja. O dinamismo do Espírito Santo impulsionou novas 
iniciativas evangelizadoras em todos os continentes e favoreceu também 
o florescimento de um diálogo fraterno entre as diferentes tradições 
cristãs. O movimento missionário se tornou, então, um espaço 
privilegiado de cooperação e de busca pela unidade. 

114.​ Nas comunidades cristãs oriundas da Reforma, o fervor missionário 
ganhou força, culminando na Conferência Missionária de Edimburgo 
(1910), que reuniu representantes de várias denominações em torno da 
missão. Esse evento foi um marco no caminho do ecumenismo moderno 
e influenciou a compreensão da missão como obra conjunta de 
testemunho e serviço. 

29 
 



115.​ Na Igreja Católica, o Papa Pio XI (1857–1939) deu grande impulso às 
Pontifícias Obras Missionárias, promovendo uma consciência mais viva 
da responsabilidade missionária de todo o povo de Deus. Pouco depois, 
o Concílio Vaticano II (1962–1965), em seu Decreto Ad Gentes, 
reafirmou de modo solene que “a Igreja peregrina é, por sua natureza, 
missionária” (n. 2). Essa afirmação expressa a convicção de que a missão 
não é apenas uma atividade entre outras, mas o próprio modo de ser da 
Igreja, que existe para evangelizar e servir. 

116.​ A partir desse novo horizonte conciliar, a missão passou a ser entendida 
como diálogo, presença e testemunho, mais do que como simples 
expansão geográfica. O anúncio do Evangelho deveria ser feito no 
respeito pelas culturas, na solidariedade com os pobres e na busca da 
justiça e da paz. A renovação missionária do século XX, portanto, não se 
limitou à fundação de novas obras, mas inaugurou um novo espírito e 
uma nova consciência eclesial, profundamente marcada pelo amor e pela 
universalidade do Evangelho. 

 

2.7 Hoje: a Igreja em estado permanente de missão 

117.​ No século XXI, a Igreja vive o chamado a permanecer em estado 
permanente de missão, conforme propôs o Documento de Aparecida 
(2007). A evangelização deixou de ser entendida como uma ação isolada 
e passou a ser reconhecida como a própria forma de ser da Igreja. Em 
um mundo globalizado, marcado pela desigualdade, pela busca de 
sentido e pela presença cada vez mais intensa das novas tecnologias e 
espaços digitais, o anúncio do Evangelho assume novos rostos: o da 
proximidade, do diálogo, do testemunho e do serviço. 

118.​ São Paulo VI inaugurou o estilo missionário das viagens papais, 
tornando-se presença viva do Evangelho em meio aos povos. São João 
Paulo II ampliou esse horizonte, levando a Boa Nova a 129 países e 
instituindo as Jornadas Mundiais da Juventude e os Encontros Mundiais 
das Famílias, sinais concretos de uma Igreja que deseja encontrar as 
pessoas em todos os lugares. O Rio de Janeiro, em particular, teve a graça 
de sediar o 2º Encontro Mundial das Famílias, em 1997, e a 28ª Jornada 
Mundial da Juventude, em 2013, momentos que expressaram de modo 
vibrante a dimensão missionária da fé. 

119.​ O pontificado de Bento XVI reforçou o fundamento espiritual da nova 
evangelização, centrando-a no encontro pessoal com Cristo. O Papa 
Francisco, por sua vez, ampliou esse horizonte e recordou que a Igreja é 
chamada a sair de si mesma, preferindo ser uma “Igreja acidentada, 
ferida e enlameada por ter saído às ruas” (Evangelii Gaudium, 49). No 
atual contexto, Leão XIV (2025–) tem ressaltado a importância da 

30 
 



missão como caminho de paz desarmada e desarmante, comunhão e 
diálogo entre os povos. 

120.​ Nos tempos recentes, muitos santos e santas têm encarnado o ideal 
missionário com o testemunho da caridade. Santa Teresa de Calcutá 
(1910–1997), que aqui esteve, fundadora das Missionárias da Caridade, 
consagrou-se aos mais pobres entre os pobres, revelando no serviço a 
face compassiva de Cristo. Costumava dizer: “O que fazemos é apenas 
uma gota no oceano. Mas, se essa gota faltasse, o oceano seria menor.” 
De modo semelhante, Santa Dulce dos Pobres (1914–1992), o “Anjo 
Bom da Bahia”, dedicou sua vida aos enfermos e marginalizados, 
fundando as Obras Sociais Irmã Dulce e transformando pequenos 
gestos em uma grande corrente de amor e solidariedade. Ambas 
mostraram que servir ao necessitado é a forma mais pura de evangelizar. 

121.​ Os grandes eventos missionários de nosso tempo — como as Jornadas 
Mundiais da Juventude, os Encontros Mundiais das Famílias e as missões 
populares — expressam de maneira concreta essa Igreja em saída, alegre 
e solidária. Os meios de comunicação e as tecnologias digitais tornam-se 
novos espaços de evangelização, diálogo e comunhão. O magistério 
contemporâneo reforça uma convicção essencial: a Igreja é missionária 
por sua própria natureza e deve anunciar Cristo com coragem, ternura e 
alegria. 

122.​ Em muitas paróquias, a missão permanente já é realidade consolidada: 
não se limita à presença física nos territórios, mas traduz-se em ação 
contínua, em contato direto com as pessoas e em serviço constante às 
suas necessidades espirituais e humanas. Também os movimentos e as 
novas comunidades desempenham papel essencial, levando adiante seus 
carismas e manifestando, nas mais variadas formas, o amor de Deus e o 
acolhimento da Igreja. 

123.​ O Brasil, que por séculos recebeu missionários, tornou-se hoje também 
terra de envio. Sacerdotes, diáconos, leigos e leigas participam com 
generosidade de projetos missionários além-fronteiras, promovidos por 
dioceses, congregações, comunidades e pelos regionais da CNBB. A 
consciência missionária cresce em nossas comunidades, que organizam 
conselhos e grupos voltados ao serviço missionário, assumindo com 
entusiasmo o compromisso de levar o Evangelho aos que mais precisam. 

124.​ Belos testemunhos dessa presença missionária se encontram em 
pastorais que visitam enfermos, acolhem pessoas em situação de rua e 
amparam os que vivem em extrema pobreza. Nessas expressões 
concretas de amor, a Igreja realiza sua vocação de ser sinal de esperança 
e instrumento da misericórdia de Deus. 

31 
 



125.​ O futuro missionário da Arquidiocese do Rio de Janeiro continua a se 
inspirar nessa tradição viva, sendo chamada, hoje mais do que nunca, a 
ser uma Igreja em saída, fiel ao mandato de Cristo e próxima do povo 
que lhe foi confiado. Temos belas experiências do passado sempre 
lembradas e, ao mesmo tempo, grandes realizações atuais com um 
dinamismo que o Espírito Santo nos proporciona. 

 

3. Magistério da Igreja: Os Documentos sobre a Missão 

126.​ Ao longo do último século, a Igreja Católica tem produzido uma série de 
documentos que expressam sua consciência missionária e orientam sua 
ação evangelizadora no mundo. Esses textos – encíclicas, exortações, 
constituições conciliares e instruções – revelam o modo como o Espírito 
Santo conduz a Igreja a anunciar Jesus Cristo em cada tempo e cultura. A 
seguir, apresentamos uma visão de conjunto dos principais Documentos 
da Missão, destacando seus autores e a contribuição de cada um para a 
vida pastoral e missionária. 

 

3.1 As raízes do impulso missionário moderno  

127.​ O século XX iniciou-se com um novo vigor missionário na Igreja, 
marcado por profunda renovação espiritual e pastoral. O ponto de 
partida dessa consciência renovada foi a carta apostólica Maximum Illud 
(1919), do Papa Bento XV. Publicada logo após o término da Primeira 
Guerra Mundial, ela representou uma virada na compreensão da missão, 
ao romper com visões nacionalistas e afirmar que o Evangelho é 
destinado a todos os povos, sem distinção de origem, língua ou nação. A 
missão, dizia o Papa, não é conquista nem extensão de fronteiras 
humanas, mas serviço ao Reino de Deus e testemunho da fraternidade 
universal em Cristo. 

128.​ Poucos anos mais tarde, Pio XI retomou e aprofundou essa orientação 
em sua encíclica Rerum Ecclesiae (1926), incentivando a formação de clero 
e lideranças locais. Ele destacou que a verdadeira evangelização não 
consiste em “exportar” modelos eclesiais estrangeiros, mas em suscitar 
Igrejas enraizadas nas próprias culturas, vivas e autônomas na fé. O 
missionário é, portanto, aquele que ajuda cada povo a descobrir o rosto 
de Cristo em sua própria história e expressão cultural. 

129.​ O Papa Pio XII deu continuidade a esse impulso missionário com dois 
importantes documentos. Na encíclica Evangelii Praecones (1951), exaltou a 
vitalidade das missões e a necessidade de novas forças apostólicas, 
recordando que o anúncio do Evangelho exige testemunho alegre e 
perseverante. Já na encíclica Fidei Donum (1957), convocou os bispos a 

32 
 



enviarem sacerdotes diocesanos para colaborar com as jovens Igrejas da 
África, inaugurando uma nova forma de cooperação missionária entre 
dioceses. 

130.​ Às vésperas do Concílio Vaticano II, São João XXIII retomou essa linha 
em dois textos de forte dimensão evangelizadora. Na carta encíclica 
Princeps Pastorum (1959), destacou que os missionários devem estar 
profundamente unidos ao povo que evangelizam, partilhando sua vida e 
cultura. E, na encíclica Pacem in Terris (1963), afirmou que a paz entre as 
nações é parte essencial da missão da Igreja, porque anunciar Cristo é 
também trabalhar pela justiça e pela reconciliação. 

131.​ Esses documentos lançaram as bases para uma nova etapa da missão 
católica: mais universal, mais solidária e profundamente enraizada no 
Evangelho. O Espírito Santo, que moveu Bento XV e seus sucessores, 
preparava o caminho para a grande renovação missionária que o Concílio 
Vaticano II viria confirmar e desenvolver. 

 

3.2 A missão à luz do Concílio Vaticano II 

132.​ O Concílio Vaticano II (1962–1965) representa um dos maiores marcos 
da renovação missionária da Igreja no século XX. Sob a ação do Espírito 
Santo, o Concílio aprofundou a autocompreensão da Igreja e sua 
presença no mundo, reafirmando que a missão não é apenas uma 
atividade específica, mas a própria essência do ser e agir eclesial. 

133.​ A Constituição Dogmática Lumen Gentium (1964) define a Igreja como 
“Luz dos Povos” e apresenta sua identidade missionária a partir da 
comunhão trinitária. Todos os batizados, pelo dom do Espírito, 
participam da missão de Cristo, sendo chamados a irradiar a fé no meio 
do mundo. A missão, portanto, não é responsabilidade de alguns, mas 
vocação universal do Povo de Deus. 

134.​ A Constituição Pastoral Gaudium et Spes (1965) coloca a Igreja em diálogo 
sincero e solidário com o mundo contemporâneo, partilhando suas 
alegrias, esperanças, tristezas e angústias. A evangelização é 
compreendida como presença compassiva no coração da humanidade, 
promovendo a dignidade de cada pessoa e colaborando para a 
construção de uma sociedade mais justa e fraterna. 

135.​ A Declaração Dignitatis Humanae (1965) reafirma a liberdade religiosa 
como direito fundamental e condição indispensável para o verdadeiro 
anúncio do Evangelho. A fé só pode ser acolhida em liberdade, e a Igreja 
é chamada a testemunhar o respeito pela consciência humana, caminho 
autêntico de evangelização e paz. 

33 
 



136.​ O Decreto Ad Gentes (1965), texto inteiramente dedicado à atividade 
missionária, proclama que a Igreja é missionária por natureza, pois nasce 
da missão do Filho e do Espírito Santo. O documento recorda que o 
anúncio do Evangelho exige formação adequada, colaboração entre as 
comunidades e atenção às culturas locais. Evangelizar significa, ao 
mesmo tempo, proclamar Cristo, servir ao ser humano e encarnar o 
Evangelho em cada realidade histórica. 

137.​ O Concílio rompeu definitivamente com a ideia de que a missão fosse 
um setor isolado ou uma tarefa restrita a missionários em terras distantes. 
A partir dele, toda comunidade cristã é chamada a ser missionária, e cada 
batizado, um discípulo enviado. 

138.​ Os documentos conciliares inauguraram assim uma nova pastoral 
missionária: participativa, dialogal, aberta à cultura e fiel ao Espírito. A 
missão passou a ser compreendida como expressão do amor de Deus 
que se comunica e se faz próximo. O Vaticano II plantou, dessa forma, 
as sementes da Igreja em saída, que continua a florescer no caminho da 
evangelização de nosso tempo. 

 

3.3 São Paulo VI: evangelização no mundo atual - a missão como 
diálogo 

139.​ São Paulo VI foi o grande intérprete e aplicador do Concílio Vaticano II, 
conduzindo a Igreja a compreender a missão em sintonia com os 
desafios do mundo moderno. Entre seus escritos, a encíclica Ecclesiam 
Suam (1964) ocupa lugar especial. Nela, o Papa apresenta o diálogo como 
o novo estilo missionário da Igreja, chamado a substituir uma atitude de 
defesa ou de confronto por uma presença acolhedora, firme na verdade e 
aberta ao encontro. A Igreja, diz Paulo VI, deve “entrar em diálogo com 
o mundo em que vive”, tornando-se palavra, mensagem e comunicação 
viva (ES 67). 

140.​ O Papa descreve quatro círculos que expressam concretamente o alcance 
desse diálogo missionário. O primeiro é o diálogo com toda a 
humanidade, no qual a Igreja se aproxima do mundo moderno 
reconhecendo o que há de verdadeiro e bom em cada cultura e 
colaborando para o bem comum. O segundo é o diálogo com os que 
creem em Deus, especialmente com judeus, muçulmanos e seguidores de 
outras tradições religiosas, num espírito de respeito e fraternidade. O 
terceiro círculo é o diálogo ecumênico com os cristãos não católicos, 
sinal do amor e da unidade que o Evangelho exige. Por fim, o quarto é o 
diálogo interno da própria Igreja, entre pastores e fiéis, entre tradição e 
renovação, vivido na escuta e na comunhão. Esses quatro níveis mostram 

34 
 



que a missão é um movimento que nasce do coração da Igreja e se abre 
em direção a toda a humanidade. 

141.​ Essa compreensão amadureceu na exortação apostólica Evangelii 
Nuntiandi (1975), considerada um dos textos mais importantes do 
magistério missionário contemporâneo. Nela, Paulo VI afirma que 
evangelizar é a própria identidade da Igreja: ela existe para anunciar o 
Evangelho e fazê-lo penetrar em todas as dimensões da vida humana. A 
evangelização não é uma tarefa opcional, mas um modo de ser. O Papa 
ressalta que o primeiro anúncio do Evangelho acontece pelo testemunho 
de vida, que deve unir fé e compromisso social, palavra e ação. 

142.​ Essa visão já estava antecipada na encíclica Populorum Progressio (1967), 
onde Paulo VI fala do “desenvolvimento integral” como forma concreta 
de evangelização. Promover a justiça, a solidariedade e o bem comum é, 
portanto, parte integrante da missão. Evangelizar significa ajudar o ser 
humano a crescer em dignidade, libertando-o de todas as formas de 
miséria, e conduzindo-o à plenitude da vida em Cristo. 

143.​ Por meio desses ensinamentos, São Paulo VI estabeleceu as bases da 
evangelização contemporânea: uma missão que se realiza no diálogo, no 
testemunho e no serviço, e que busca anunciar o Evangelho com amor, 
respeito e profunda esperança no coração do mundo. 

 

3.4 São João Paulo II: A missão como identidade da Igreja 

144.​ O pontificado de São João Paulo II foi profundamente marcado por uma 
consciência missionária universal. Seu magistério reforçou a convicção de 
que a Igreja existe para evangelizar e que toda a sua vida deve refletir a 
missão recebida de Cristo. Essa visão alcança sua expressão mais 
completa na encíclica Redemptoris Missio (1990), na qual o Papa reafirma 
com força que a missão “ad gentes” continua sendo atual e 
indispensável. 

145.​ João Paulo II recorda que a missão não é apenas um programa de 
expansão, mas um ato de amor. O anúncio de Jesus Cristo é um serviço 
prestado à humanidade, um testemunho de fé que respeita as culturas e 
se encarna nas realidades concretas dos povos. Evangelizar é tornar 
presente o amor redentor de Cristo, que transforma a vida e oferece 
esperança. O diálogo, o respeito e a valorização das culturas locais são 
apresentados como dimensões essenciais da evangelização. 

146.​ Na Redemptoris Missio, o Papa também reage à tentação de considerar a 
missão superada ou desnecessária. Foi um documento importantíssimo 
nesse momento histórico. Ele insiste que o mundo contemporâneo, com 
suas contradições e desafios, continua necessitado de ouvir o Evangelho, 

35 
 



fonte de liberdade e salvação. O anúncio de Cristo não é imposição, mas 
convite à vida nova, e a Igreja, como discípula e serva, deve proclamá-lo 
com coragem e humildade. 

147.​ Essa mesma inspiração perpassa as exortações pós-sinodais Ecclesia in 
Africa, Ecclesia in America, Ecclesia in Asia, Ecclesia in Oceania e Ecclesia in 
Europa (1995–2003). Nessas obras, João Paulo II aplica a teologia da 
missão aos diferentes continentes, valorizando suas culturas e desafios 
próprios. Na África, destaca a necessidade de reconciliação, justiça e paz; 
na América, enfatiza a unidade e a opção pelos pobres; na Ásia, propõe o 
diálogo inter-religioso e a inculturação; na Oceania, a comunhão na 
diversidade; e na Europa, a renovação da fé em meio à secularização. 

148.​ Em todos esses textos, o Papa apresenta o discípulo missionário como 
aquele que testemunha a esperança do Cristo ressuscitado e se deixa 
guiar pelo Espírito Santo. A missão é apresentada não como dever 
pesado, mas como resposta de amor e gratidão. 

149.​ Com São João Paulo II, a Igreja redescobriu a alegria de ser missionária, 
chamada a anunciar Cristo com a força da fé, a beleza da santidade e a 
esperança de quem caminha com a humanidade rumo ao Reino de Deus. 

 

3.5 Bento XVI: missão como partilha, por atração 

150.​ Para Bento XVI, a missão tem sua origem no encontro pessoal e 
transformador com Jesus Cristo. É esse encontro que dá sentido à vida e 
abre o coração ao anúncio do Evangelho. Logo no início de seu 
pontificado, o Papa expressou essa convicção de modo memorável: “Na 
origem do ser cristão não há uma decisão ética ou uma grande ideia, mas 
o encontro com uma Pessoa que dá à vida um novo horizonte e um 
rumo decisivo” (Deus Caritas Est, 1). A missão, portanto, não é imposição 
nem estratégia, mas partilha de uma experiência de amor e de verdade. 

151.​ Bento XVI compreende a evangelização como participação na missão do 
Filho, enviado pelo Pai na força do Espírito Santo. Evangelizar é servir à 
verdade que liberta e oferece sentido. A Igreja, segundo ele, não impõe 
nada, mas propõe com humildade o dom que recebeu de graça. A fé é 
sempre convite, jamais imposição; ela se comunica não por proselitismo, 
mas “por atração”, pela beleza e autenticidade de uma vida transformada 
por Cristo. 

152.​ No discurso de abertura da Conferência de Aparecida (2007), o Papa 
reafirmou que o testemunho é a forma mais convincente de 
evangelização. O cristão que vive unido a Deus torna-se reflexo do amor 
divino e atrai outros pelo exemplo de vida, pela serenidade e pela 

36 
 



esperança que comunica. Evangelizar é contagiar pela alegria de quem 
encontrou o Senhor. 

153.​ A Eucaristia ocupa lugar central em sua visão missionária. Em 
Sacramentum Caritatis (84), Bento XVI recorda que a missão brota da 
mesa do altar, pois quem participa da Ceia do Senhor é enviado ao 
mundo para anunciar o amor de Deus. A celebração eucarística alimenta 
a fé e transforma o fiel em testemunha viva do Evangelho. 

154.​ Para Bento XVI, o missionário é alguém que fala de Deus porque O 
experimenta no mais íntimo do coração. Ele comunica a verdade com 
amor e humildade, consciente de que a fé só se transmite pelo 
testemunho da caridade. “Quem encontrou realmente Cristo não pode 
guardá-lo para si: deve anunciá-lo” (Mensagem para o Dia Mundial das 
Missões, 2012). 

155.​ Assim, o núcleo do pensamento missionário de Bento XVI pode ser 
resumido na convicção de que a Igreja evangeliza pela beleza da fé, pela 
força do amor e pela alegria serena de quem vive em comunhão com 
Cristo. A missão é, em sua essência, um dom que se oferece e uma luz 
que atrai. 

 

3.6 Papa Francisco: A missão e a alegria do Evangelho 

156.​ O pontificado do Papa Francisco recoloca a missão no centro da vida da 
Igreja, propondo uma profunda renovação pastoral e espiritual. Desde o 
início, ele convida todos os batizados a viverem uma “Igreja em saída”, 
fiel ao mandato do Senhor e disposta a ir ao encontro das periferias 
geográficas e existenciais. Essa visão está claramente expressa na 
exortação apostólica Evangelii Gaudium (2013), verdadeiro manifesto 
missionário do nosso tempo. 

157.​ Francisco afirma que a alegria do Evangelho é o coração da missão. 
Evangelizar é transmitir a alegria de quem encontrou Cristo e 
experimenta a misericórdia do Pai. Por isso, o Papa insiste que uma 
Igreja fechada em si mesma perde o frescor do Evangelho; é preciso uma 
Igreja que saia, que escute, que se envolva e que caminhe junto com o 
povo. A missão, assim, torna-se expressão da ternura de Deus e resposta 
às feridas do mundo. 

158.​ Em sua proposta pastoral, o Papa sublinha que a evangelização deve ser 
realizada com espírito de misericórdia e proximidade. Critica toda forma 
de autorreferencialidade e convida a uma conversão pastoral 
permanente, na qual o discípulo missionário seja testemunha da alegria, 
da compaixão e do serviço. Evangelizar é tocar a vida das pessoas com 
gestos concretos de amor, escuta e solidariedade. 

37 
 



159.​ Essa visão se amplia na encíclica Laudato Si’ (2015), na qual Francisco 
propõe uma evangelização ecológica e integral. O cuidado com a criação 
é apresentado como parte essencial da missão, pois o anúncio de Cristo 
inclui a defesa da vida em todas as suas dimensões. A “conversão 
ecológica” é vista como expressão da conversão missionária: quem 
encontra Deus na criação compromete-se a cuidar da casa comum e a 
proteger os mais pobres, que sofrem mais com a degradação ambiental. 

160.​ Em Gaudete et Exsultate (2018), o Papa retoma a dimensão missionária da 
santidade. Para ele, a santidade não é privilégio de poucos, mas vocação 
de todos os batizados. A santidade cotidiana, feita de pequenos gestos de 
amor e serviço, é o modo mais autêntico de evangelizar no mundo atual. 
A missão nasce, assim, do coração santificado que reflete a alegria do 
Evangelho em meio às realidades simples da vida. 

161.​ O testemunho missionário de Francisco convida a Igreja a redescobrir a 
beleza da simplicidade e da ternura. A evangelização, para ele, é 
inseparável da alegria, da compaixão e da esperança. Evangelizar é tornar 
visível o rosto misericordioso de Deus e levar ao mundo a alegria que 
nasce do encontro com Cristo vivo. 

 

3.7 Papa Leão XIV: a missão, o cuidado com os que sofrem e paz para o 
mundo 

162.​ Ainda nos primeiros meses de seu pontificado, o Papa Leão XIV tem 
manifestado com clareza uma visão profundamente missionária e 
pastoral. Desde o início de seu ministério, ele expressa o desejo de que 
toda a Igreja redescubra o sentido do envio e da caridade, tornando-se 
sinal vivo de esperança e instrumento de reconciliação entre os povos. 

163.​ Em sua primeira bênção Urbi et Orbi, dirigida à Diocese de Roma e ao 
Mundo em 8 de maio de 2025, o Santo Padre apresentou uma mensagem 
de forte inspiração missionária. Falando ao coração do povo, afirmou: 
“Devemos procurar juntos o modo de ser uma Igreja missionária, uma 
Igreja que constrói pontes, que constrói o diálogo, sempre aberta para 
acolher a todos, como esta Praça, de braços abertos, a todos aqueles que 
precisam da nossa caridade, da nossa presença, de diálogo e de amor.” 
Suas palavras recordam que a missão começa na acolhida e se concretiza 
no amor fraterno que abraça o mundo inteiro. 

164.​ Poucos dias depois, em sua homilia na Missa de início do Ministério 
Petrino, em 18 de maio de 2025, Leão XIV reforçou essa mesma 
perspectiva, dizendo que “a própria Igreja, em todos os seus membros, é 
chamada a ser, cada vez mais, uma Igreja missionária, que abre os braços 
ao mundo, que anuncia a Palavra e que se torna fermento de concórdia 

38 
 



para a humanidade”. O Papa vê a missão como gesto de comunhão e 
serviço, expressão da caridade que se traduz em paz e diálogo. 

165.​ Em discurso aos participantes da Assembleia Geral das Pontifícias Obras 
Missionárias, no dia 22 de maio de 2025, o Papa destacou a urgência de 
renovar o ardor apostólico e o compromisso missionário de todo o povo 
de Deus. Disse ele: “A promoção do zelo apostólico entre o Povo de 
Deus continua a ser um aspecto essencial da renovação da Igreja, tal 
como foi pensada pelo Concílio Vaticano II, e é ainda mais urgente nos 
nossos dias. O nosso mundo, ferido pela guerra, pela violência e pela 
injustiça, necessita ouvir a mensagem evangélica do amor de Deus e 
experimentar o poder reconciliador da graça de Cristo. Devemos levar a 
todos os povos a promessa evangélica de uma paz verdadeira e 
duradoura.” 

166.​ Na homilia do Jubileu do mundo missionário e dos migrantes, em 5 de 
outubro de 2025, o Papa Leão XIV reforçou que a consciência 
missionária nasce do desejo de levar consolo e esperança aos que sofrem. 
Disse que o Espírito Santo envia a Igreja às periferias do mundo, muitas 
vezes marcadas pela dor, pela injustiça e pela exclusão, para continuar a 
obra redentora de Cristo. 

167.​ Essa visão encontrou expressão em sua primeira exortação apostólica, 
Dilexi te (4 de outubro de 2025), redigida em colaboração com o Papa 
Francisco. O documento retoma os temas do amor, da paz e do cuidado 
pelos pobres, propondo uma espiritualidade missionária centrada na 
ternura e na misericórdia. Para Leão XIV, a missão não é apenas anúncio, 
mas presença solidária junto aos que mais sofrem; não é apenas palavra, 
mas gesto concreto de amor que transforma e pacifica. 

168.​ Em sua breve, mas já fecunda atuação, o Papa Leão XIV tem mostrado 
que a missão da Igreja é inseparável do serviço à paz e à dignidade 
humana. Sua palavra e seu exemplo apontam para uma Igreja de portas 
abertas, animada pelo Espírito e comprometida em levar a todos o 
Evangelho da compaixão. 

 

3.8 Documentos missionários de outros organismos da Cúria Romana 

169.​ Após o Concílio Vaticano II, diversos organismos da Cúria Romana 
continuaram a aprofundar a reflexão sobre a natureza e os caminhos da 
missão. Seus documentos evidenciam que evangelizar é, ao mesmo 
tempo, testemunhar e dialogar, e que o diálogo verdadeiro é parte 
essencial da própria evangelização. 

A missão como diálogo e testemunho 

39 
 



170.​ Dois textos do Pontifício Conselho para o Diálogo Inter-religioso, 
Diálogo e Missão (1984) e Diálogo e Anúncio (1991), expressam de modo 
exemplar essa complementaridade. Ambos ensinam que diálogo e 
anúncio não se excluem, mas se sustentam reciprocamente: o diálogo é 
expressão do amor e do respeito, e o anúncio é testemunho da verdade 
recebida de Cristo. Evangelizar, portanto, é escutar, conviver e cooperar 
com todos, buscando a paz e o bem comum. Esses documentos 
recordam que o missionário é chamado a ser presença de amizade e 
ponte de comunhão, sobretudo em contextos religiosos e culturais 
diversos. 

171.​ No mesmo espírito, a Congregação para a Evangelização dos Povos 
publicou a instrução Cooperatio Missionalis (1988), que valoriza a 
corresponsabilidade de todo o povo de Deus na missão. O texto destaca 
que a evangelização não é tarefa exclusiva de religiosos ou missionários 
ad gentes, mas compromisso de todas as comunidades, dioceses, leigos e 
consagrados. A instrução incentiva a oração, a cooperação material e o 
envio de pessoas como formas concretas de participar da missão 
universal da Igreja. 

A centralidade de Cristo na missão 

172.​ A Congregação para a Doutrina da Fé também contribuiu de modo 
significativo ao reafirmar a centralidade de Cristo na obra evangelizadora. 
Sob a orientação do cardeal Joseph Ratzinger, foi publicada a declaração 
Dominus Iesus (2000), que recorda que Jesus Cristo é o único Salvador e 
que a Igreja é o sacramento universal da salvação. Esse texto responde ao 
relativismo religioso e fundamenta a missão na verdade do Evangelho, 
sem deixar de promover o diálogo respeitoso com todas as crenças. 

173.​ Mais tarde, a mesma Congregação publicou a Nota Doutrinal sobre alguns 
aspectos da Evangelização (2007), reforçando que o ato de evangelizar não 
deve ser confundido com proselitismo, pois a fé é um dom que se 
propõe e nunca se impõe. Evangelizar é servir à verdade, oferecendo ao 
mundo o testemunho alegre do amor de Deus. 

Uma missão integral para o nosso tempo 

174.​ Lidos em conjunto, esses documentos revelam um fio condutor que 
atravessa todo o magistério missionário recente: a missão é expressão da 
própria natureza da Igreja e envolve toda a pessoa e toda a sociedade. 
Evangelizar é proclamar Cristo, servir aos pobres, cuidar da criação e 
promover a comunhão entre os povos. O agente de pastoral é chamado a 
ser discípulo missionário, enraizado na Palavra e movido pela caridade, 
capaz de dialogar com o mundo e transformar a realidade com gestos 
concretos de amor e justiça. 

40 
 



 

3.9 Conferências Gerais do Episcopado Latino-Americano e Caribenho 

175.​ As Conferências Gerais do Episcopado Latino-Americano e Caribenho, 
promovidas pelo CELAM (Conselho Episcopal Latino-Americano), 
tiveram papel decisivo na formação da consciência missionária do 
continente. Desde a primeira assembleia, em 1955, até os dias atuais, 
esses encontros expressam a caminhada conjunta das Igrejas locais, que 
buscam viver a missão de Cristo de forma encarnada nas realidades de 
seus povos. 

176.​ A primeira conferência, a de fundação do CELAM, realizada no Rio de 
Janeiro em 1955, foi um marco inaugural. Nela, os bispos reafirmaram o 
compromisso da Igreja com a evangelização e com a promoção humana 
em um continente em transformação. Já a conferência de Medellín, em 
1968, assumiu de maneira corajosa as orientações do Concílio Vaticano 
II e aplicou-as ao contexto latino-americano, acentuando a opção 
preferencial pelos pobres e a necessidade de uma evangelização 
libertadora, que unisse fé e vida, espiritualidade e compromisso social. 

177.​ Em Puebla, em 1979, a Igreja latino-americana renovou sua vocação 
missionária, colocando o rosto dos pobres, dos jovens e dos povos 
indígenas no centro da ação evangelizadora. A conferência destacou que 
a missão nasce do encontro com Cristo e se concretiza na solidariedade e 
na defesa da dignidade humana. 

178.​ Santo Domingo, em 1992, trouxe nova ênfase à dimensão cultural da 
evangelização, destacando o diálogo entre fé e cultura e a importância da 
nova evangelização diante das mudanças sociais e religiosas do 
continente. 

179.​ A conferência de Aparecida, em 2007, em que participou o então cardeal 
Jorge Mario Bergoglio, futuro Papa Francisco, marcou um novo 
momento na consciência missionária da Igreja latino-americana. Seu 
documento final propôs a “missão continental”, conclamando todas as 
comunidades a viverem um estado permanente de missão. A 
evangelização é apresentada como discipulado e comunhão, chamando 
cada batizado a ser missionário em todos os ambientes da vida. 

180.​ O caminho traçado por essas conferências revela um amadurecimento 
progressivo da Igreja na América Latina e no Caribe: de uma pastoral de 
conservação para uma pastoral decididamente missionária. A missão, 
nesses documentos, é entendida como serviço, compromisso com os 
pobres e testemunho de esperança, fazendo da Igreja um sinal do amor 
de Deus no continente da esperança. 

 

41 
 



3.10 Conferência Nacional dos Bispos do Brasil 

181.​ A Conferência Nacional dos Bispos do Brasil (CNBB) tem 
desempenhado papel fundamental na reflexão e na promoção da 
consciência missionária da Igreja em nosso país. Ao longo de sua 
história, seus documentos e diretrizes pastorais vêm reafirmando que a 
missão é o eixo central de toda a ação evangelizadora. 

182.​ As Diretrizes Gerais da Ação Evangelizadora da Igreja no Brasil 
constituem o principal instrumento de orientação pastoral e missionária 
das dioceses. Nelas, a missão aparece como paradigma que unifica todas 
as dimensões da vida eclesial: liturgia, catequese, caridade, diálogo e 
transformação social. A CNBB tem insistido que a missão não é apenas 
um conjunto de atividades, mas o modo de ser e de agir da Igreja em 
todos os lugares e tempos. 

183.​ Entre os documentos mais significativos, destaca-se o Documento 100, 
Comunidade de Comunidades: uma Nova Paróquia – a conversão pastoral da 
paróquia. Nele, a CNBB propõe uma profunda renovação da vida 
paroquial, convidando as comunidades a passarem de uma pastoral de 
manutenção para uma pastoral decididamente missionária. A paróquia é 
chamada a tornar-se casa de comunhão, centro de formação de 
discípulos missionários e ponto de partida para o anúncio do Evangelho 
nas periferias urbanas e existenciais. 

184.​ Desde o final do século XX, a missão da Igreja em contexto urbano tem 
ocupado lugar cada vez mais relevante no discernimento pastoral da 
CNBB. As grandes cidades, marcadas pela desigualdade, pelo 
individualismo e pela busca de sentido, são vistas como campos 
privilegiados para o testemunho e a solidariedade. A Igreja é convidada a 
ser presença acolhedora e profética nesses espaços, anunciando o 
Evangelho com linguagem próxima e com gestos concretos de amor. A 
presença dos círculos bíblicos em nossa tradição evangelizadora deve 
continuar se multiplicando para que a nossa capilaridade ocorra nessa 
nossa cidade. 

185.​ Na série Estudos da CNBB, há importantes contribuições sobre o tema. 
Entre elas, o Estudo 108, Missão e Cooperação Missionária: Orientações para a 
animação missionária da Igreja no Brasil, e o Estudo 117, Projeto Igrejas Irmãs, 
que propõe formas concretas de partilha missionária entre dioceses e 
regiões do país. Mais recentemente, a publicação Conselhos Missionários: a 
serviço da animação missionária da Igreja no Brasil (2025) reforça o papel dos 
Conselhos Missionários Paroquiais, Diocesanos e Regionais como 
instrumentos de articulação, formação e envio. 

186.​ Esses textos mostram a vitalidade missionária da Igreja no Brasil e o 
compromisso da CNBB em manter viva a chama do anúncio e do 

42 
 



serviço. A missão, entendida como presença fraterna e transformação 
evangélica da realidade, continua a inspirar as comunidades a viverem sua 
fé de forma dinâmica e encarnada, fiel ao mandato de Cristo e atenta às 
necessidades do povo. O trabalho de incentivar as comissões 
missionárias querem responder a esse apelo. 

 

4. Missão como paradigma de toda a vida da Igreja 

187.​ Todo o povo de Deus é sujeito da missão. Toda a Igreja é missionária 
por natureza. Não apenas alguns, mas cada batizado é chamado a ser 
discípulo missionário. Esta mensagem é central no Documento de 
Aparecida e na exortação apostólica Evangelii Gaudium, do Papa 
Francisco. Desde a primeira saudação, no dia mesmo de sua eleição, o 
Papa Leão XIV vem confirmando a prioridade da missão na Igreja. 

 
4.1 A natureza da Igreja é missionária 
188.​ O Concílio Vaticano II proclamou com clareza: “A Igreja peregrina é, 

por sua natureza, missionária” (AG 2). Antes mesmo do Decreto sobre a 
Atividade Missionária afirmar essa verdade, a Constituição Dogmática sobre a 
Igreja já apresentava solenemente a “índole missionária” do Povo de 
Deus. Instituída por Cristo para “fazer discípulos todos os povos” (Mt 
28,19), a Igreja participa do desígnio divino de salvação universal, 
assumindo tudo o que encontra de bom e verdadeiro nas culturas onde 
se insere e despertando em todos os seus membros a consciência de sua 
responsabilidade missionária (LG 17). 

189.​ São Paulo VI retomou e aprofundou esse ensinamento na exortação 
apostólica Evangelii Nuntiandi (1975), ao afirmar que a Igreja existe para 
evangelizar. São João Paulo II, na encíclica Redemptoris Missio (1990), 
destacou que a missão não é um setor ou um programa particular, mas o 
eixo que dá forma e sentido a toda a vida e ação eclesial. O Papa 
Francisco, na exortação Evangelii Gaudium (2013), convida toda a Igreja a 
uma “saída missionária”, indo ao encontro daqueles que carecem da 
experiência viva da amizade com Cristo. Essa “saída” não é uma opção 
secundária, mas o modelo de todas as atividades eclesiais. 

190.​ Assim, a missão não é uma tarefa acessória, mas a própria razão de ser da 
Igreja. Ela existe para anunciar Jesus Cristo e testemunhar o seu amor até 
os confins da terra. O Evangelho não é apenas proclamado por palavras, 
mas confirmado pela vida dos fiéis que vivem o amor de Deus em gestos 
concretos de fé, esperança e caridade. Eis o nosso grande desafio de 
traduzir isso em nossa época e em nossa realidade. 

43 
 



191.​ O Novo Testamento é explícito nesse sentido: “Depois de falar com os 
discípulos, o Senhor Jesus foi elevado ao céu e sentou-se à direita de 
Deus. Então os discípulos foram anunciar por toda parte, e o Senhor 
cooperava com eles, confirmando a palavra pelos sinais que a 
acompanhavam” (Mc 16,19-20). “Foi-me dada toda a autoridade no céu 
e na terra. Ide, pois, e fazei discípulos todos os povos, batizando-os em 
nome do Pai, do Filho e do Espírito Santo. Ensinai-os a observar tudo o 
que vos mandei. Eis que estou convosco todos os dias, até o fim dos 
tempos” (Mt 28,18-20). “Vós sois as testemunhas destas coisas. Eu 
enviarei sobre vós o que meu Pai prometeu” (Lc 24,48-49). “Recebereis a 
força do Espírito Santo, que virá sobre vós, e sereis minhas testemunhas 
em Jerusalém, em toda a Judeia e na Samaria, e até os confins da terra” 
(At 1,8). 

192.​ Toda a Igreja, portanto, é missionária por essência. Cada batizado é 
chamado a ser discípulo e missionário, partícipe da grande obra de Deus 
que continua na história. 

 
4.2 A Missão Paradigmática 
193.​ A missão apostólica, continuada pela Igreja ao longo da história, deve ser 

compreendida e vivida em dois planos inseparáveis: o da ação organizada 
e o do paradigma que inspira toda a vida eclesial. O paradigma 
missionário não se limita a atividades específicas, mas envolve a 
totalidade da existência e da atuação da Igreja. Ele alcança suas 
instituições — Arquidiocese, Vicariatos, Foranias, Paróquias, 
Comunidades, Oratórios e Capelas —, assim como as pastorais, serviços 
e movimentos, tornando a missão o critério orientador de todas as 
decisões, estruturas e iniciativas pastorais. Aqui temos também a vida 
consagrada de antiga e nova tradição. Tudo deve ser pensado e realizado 
em chave missionária. 

194.​ Essa distinção foi apresentada com grande clareza pelo Papa Francisco 
durante seu encontro com os Bispos do Conselho Episcopal 
Latino-Americano (CELAM), no Centro de Estudos do Sumaré, por 
ocasião da Jornada Mundial da Juventude, no Rio de Janeiro (28 de julho 
de 2013). Naquele discurso, o Papa afirmou: “A missão paradigmática 
implica colocar em chave missionária a atividade habitual das Igrejas 
particulares.” 

195.​ Em sua exortação Evangelii Gaudium, Francisco retoma essa intuição, 
recordando as palavras de Redemptoris Missio: “Não se pode perder a 
tensão para o anúncio [aos que estão longe de Cristo], porque esta é a 
tarefa primária da Igreja” (RM 28); “[A atividade missionária] ainda hoje 
representa o maior desafio para a Igreja” (RM 37); e “a causa missionária 
deve ser (…) a primeira de todas as causas” (RM 1). Em seguida, ele 

44 
 



interpela: “Que sucederia se tomássemos realmente a sério estas 
palavras? Simplesmente reconheceríamos que a ação missionária é o 
paradigma de toda a obra da Igreja” (EG 15). 

196.​ Seria um equívoco reduzir a evangelização a um conjunto de planos e 
estratégias, como se a fé dependesse de cronogramas ou estruturas. Por 
isso, o Papa introduz a noção de missão paradigmática como algo mais 
profundo e abrangente. Na Evangelii Gaudium, explica: “Não se deve 
pensar que, na missão paradigmática, se abandonam ou se esquecem as 
ações programáticas. Ao contrário, trata-se de lhes dar um novo 
dinamismo, convertendo-as num paradigma capaz de impregnar todas as 
estruturas eclesiais e todos os planos pastorais” (EG 33). 

197.​ No mesmo discurso ao CELAM, Francisco reforça: não basta elaborar 
novos projetos. É necessária uma verdadeira conversão pastoral que 
coloque a missão no centro de toda a vida da Igreja. “A missão não está 
no fim, como uma conclusão ou apêndice, mas no coração da vida 
cristã.” 

198.​ Assim, a missão paradigmática não é um setor isolado da pastoral, mas a 
alma que vivifica todas as dimensões da Igreja e transforma cada uma 
delas em oportunidade de saída missionária. Essa compreensão é 
profundamente atual e desafia nossas comunidades a revisarem suas 
práticas e prioridades. Programas e estruturas só darão frutos se forem 
animados por uma autêntica visão missionária, capaz de renovar o ardor 
apostólico e de inspirar todas as expressões da vida eclesial. 

 
4.3 Conversão missionária 
199.​ O Documento de Aparecida, fruto da V Conferência Geral do 

Episcopado Latino-Americano e do Caribe (2007), reafirma com vigor 
que a Igreja existe para evangelizar. Inspirada pelo Espírito Santo, a 
assembleia dos bispos propôs uma profunda conversão pastoral, ou 
seja, uma transformação no modo de pensar, sentir e agir da Igreja, para 
que toda a sua vida se torne verdadeiramente missionária. Aparecida 
recorda que não basta conservar estruturas e costumes: é necessário 
superar a pastoral de mera manutenção e assumir uma pastoral 
decididamente missionária (DAp 370, 548). 

200.​ A conversão pastoral consiste em reorientar toda a ação eclesial — suas 
estruturas, métodos, linguagem e prioridades — à luz do Evangelho e da 
missão. Trata-se de um processo ao mesmo tempo espiritual e prático: 
espiritual, porque nasce do encontro pessoal com Cristo; prático, porque 
exige revisar hábitos, estilos e modelos de organização. Aparecida define 
essa conversão como um retorno às fontes e um reencontro com o 
“primeiro amor” (Ap 2,4), para que a Igreja redescubra sua identidade de 

45 
 



discípula missionária. “A conversão pastoral exige abandonar as 
estruturas caducas que já não favorecem a transmissão da fé e formar 
comunidades de discípulos missionários que vivam em comunhão e 
participem ativamente da vida eclesial” (DAp 365). 

201.​ O discipulado missionário é apresentado como o novo modo de ser 
Igreja. O verdadeiro discípulo é aquele que se deixa evangelizar e, 
movido pelo Espírito, evangeliza. A conversão pastoral é, portanto, 
inseparável da conversão discipular: cada cristão é chamado a permitir 
que Cristo o forme e o envie. “O encontro com Jesus Cristo é o ponto 
de partida da conversão, da comunhão e da solidariedade” (DAp 243). “A 
Igreja precisa formar discípulos missionários que, em meio ao mundo, 
sejam testemunhas alegres do Evangelho” (DAp 278). 

202.​ Essa conversão não se restringe ao nível pessoal, mas implica também 
mudanças institucionais e estruturais. Aparecida fala de Igrejas locais em 
“estado permanente de missão” (DAp 551), nas quais tudo — a liturgia, 
a catequese, a administração e a pastoral — se organiza em função do 
anúncio. Isso supõe uma revisão constante das paróquias e comunidades, 
para que se tornem espaços de acolhida, comunhão e envio (DAp 170, 
372). Também requer a participação ativa dos leigos e leigas e a 
superação de modelos clericalizados, favorecendo uma Igreja mais 
simples, próxima e centrada no essencial. 

203.​ A conversão pastoral é inseparável da conversão espiritual. O 
missionário não anuncia uma ideia, mas uma Pessoa viva: Jesus Cristo. 
“O missionário não anuncia uma teoria, mas uma Pessoa com quem fez 
uma profunda experiência de amizade” (DAp 243). Sem oração, sem 
escuta da Palavra e sem Eucaristia, a pastoral corre o risco de se reduzir a 
mero ativismo. Por isso, a conversão pastoral começa no coração, na 
docilidade ao Espírito Santo, que renova e envia. 

204.​ O Papa Francisco — que participou ativamente de Aparecida — retoma 
essa inspiração na Evangelii Gaudium (2013), descrevendo a Igreja em 
saída como fruto dessa conversão. “Sonho com uma opção missionária 
capaz de transformar tudo, para que os costumes, os estilos, os horários, 
a linguagem e toda a estrutura eclesial se tornem um canal adequado para 
a evangelização do mundo atual” (EG 27). 

205.​ A conversão missionária é, assim, um processo contínuo que conduz da 
autorreferência ao serviço, do fechamento ao encontro, da conservação à 
renovação. Ela pede escuta, discernimento e coragem para mudar o que 
for necessário em vista da missão. Uma Igreja convertida pastoralmente é 
uma Igreja que se deixa conduzir por Cristo e se torna, de modo mais 
autêntico, uma comunidade de discípulos missionários a serviço da vida e 
da esperança. 

46 
 



 
4.4 Os pobres: interlocutores privilegiados da missão 
206.​ A missão da Igreja possui sempre uma dimensão social. Evangelizar é 

também comprometer-se com a vida, com a justiça e com a dignidade de 
cada ser humano, especialmente dos mais pobres e vulneráveis. A 
preferência pelos pobres não é uma escolha ideológica, mas expressão da 
fidelidade a Cristo, que se fez pobre por amor e se identificou com os 
pequenos. Assim, a missão cristã é, ao mesmo tempo, espiritual e 
transformadora: proclama o Evangelho e testemunha que é possível 
viver de modo novo, em fraternidade, solidariedade e paz. 

207.​ Na exortação Dilexi Te, o Papa Leão XIV reafirma uma convicção 
central: a missão da Igreja nasce do amor de Cristo. Evangelizar não é 
uma estratégia humana, mas uma resposta ao amor de Deus, que se fez 
próximo e misericordioso. O Papa recorda que o primeiro movimento 
missionário é interior: deixar-se alcançar por esse amor. Só quem 
experimenta a ternura de Cristo pode comunicá-la autenticamente ao 
mundo. 

208.​ A missão, portanto, tem uma raiz espiritual profunda — é a extensão da 
caridade divina na história. Evangelizar é tornar presente o amor de 
Deus onde ele é esquecido, negado ou ferido. Por isso, a opção pelos 
pobres é inseparável da missão: é entre eles que o Evangelho se torna 
mais visível e urgente. 

209.​ A Igreja é missionária quando assume um estilo de vida simples, 
servidora e solidária. A opção pelos pobres não é agenda política, mas 
exigência evangélica. Jesus viveu entre os humildes, tocou os 
marginalizados e proclamou: “Bem-aventurados os pobres em espírito, 
porque deles é o Reino dos Céus” (Mt 5,3). Essa opção é chamada de 
“preferencial”, não “exclusiva”: os pobres têm prioridade porque Deus 
mesmo os escolheu como destinatários privilegiados de seu amor. 

210.​ O Papa Leão XIV ensina que essa preferência deve orientar o estilo, as 
estruturas e as decisões da Igreja: “A missão é autêntica quando reflete o 
rosto de Cristo, pobre entre os pobres, servo entre os servos” (DT 37). A 
evangelização, portanto, não pode limitar-se à pregação verbal; deve 
manifestar-se em compromisso concreto com a vida, a justiça e a 
dignidade humana. Evangelizar é também transformar realidades 
injustas, curar feridas e acompanhar os que sofrem. 

211.​ O cuidado com os pobres é um critério decisivo da autenticidade 
missionária. Uma Igreja que ignora os necessitados enfraquece seu 
testemunho, porque se afasta do próprio Cristo. O Papa Leão XIV 
afirma que o missionário é chamado a “viver o estilo de Jesus”, 
aproximando-se dos feridos da história e servindo com compaixão. A 

47 
 



missão, portanto, não é simples filantropia, mas comunhão: é partilhar a 
vida e a esperança com os pequenos, reconhecendo neles o rosto do 
Salvador. “Quem se aproxima dos pobres não leva apenas o Evangelho, 
mas o reencontra neles” (DT 41). 

212.​ Essa visão retoma a intuição de Evangelii Nuntiandi e Evangelii Gaudium: 
evangelização e promoção humana são dimensões inseparáveis do 
mesmo testemunho. Ser Igreja “em saída” significa aproximar-se das 
periferias geográficas e existenciais, tocar as feridas da humanidade e 
transformar a dor em encontro e esperança. 

213.​ A opção pelos pobres exige sair das zonas de conforto, rever estruturas e 
práticas pastorais e agir com misericórdia operante. A Igreja é chamada a 
ser “hospital de campanha” e “casa aberta”, onde todos encontram 
acolhimento e sentido. Assim vivida, a missão torna-se profecia do 
Reino: denúncia do pecado que gera exclusão e anúncio da esperança que 
liberta. 

214.​ Como afirma o Papa Leão XIV: “A missão sem os pobres é palavra 
vazia; a opção pelos pobres sem missão é caridade sem horizonte. As 
duas pertencem uma à outra, como o coração e o sopro” (DT 45). 

215.​ Missão e opção pelos pobres são, portanto, inseparáveis. A Igreja é 
verdadeiramente missionária quando assume o serviço, a cruz e a ternura 
como linguagem do Evangelho. Evangelizar é fazer presente o amor de 
Deus entre os esquecidos e feridos, construindo comunidades fraternas e 
solidárias. A opção pelos pobres é o caminho concreto da conversão 
missionária, o sinal mais visível de uma Igreja que vive o Evangelho e 
serve com alegria. 

48 
 



5. A missão programática e a organização missionária 
 
216.​ A programação missionária é feita de organismos, planejamento e 

atividades concretas. E se refere à realização de atividades específicas, 
campanhas e projetos evangelizadores. “A missão programática, como 
o próprio nome indica, consiste na realização de atos de índole 
missionária” (Papa Francisco, Discurso aos Bispos Responsáveis do 
Conselho Episcopal Latino-Americano [CELAM], 28 de julho de 
2013). Mas essas ações, os organismos que as promovem e os processos 
que elas implicam, estão todos determinados pelo paradigma 
missionário. Estão todos iluminados e movidos pelo querigma. Somos 
convidados, portanto, a uma renovação missionária que não seja mera 
reorganização, mas fruto do dinamismo do Espírito Santo, para que 
cada comunidade viva e respire o ardor missionário. 

 
5.1 O querigma: centro vital da missão 

217.​ O querigma ocupa o coração da missão cristã. Ele é o anúncio essencial 
que gera vida, desperta a fé e sustenta o caminho do discípulo. É o ponto 
de partida e, ao mesmo tempo, a fonte permanente que renova a Igreja 
em sua saída missionária e em seu testemunho no mundo. No querigma 
se encontra a experiência de sermos amados por Deus, inseridos na 
comunhão e enviados a transformar a realidade à luz do Evangelho. 

218.​ Esse anúncio não comunica uma ideia, mas uma Pessoa viva que 
transforma a existência. “No início do ser cristão não há uma decisão 
ética ou uma grande ideia, mas o encontro com um acontecimento, com 
uma Pessoa que dá à vida um novo horizonte e, desta forma, o rumo 
decisivo” (DCE 1). Acolher o querigma é deixar-se tocar pela certeza de 
que Jesus Cristo nos ama, entregou-se por nós e caminha ao nosso lado. 
Como recorda o Papa Francisco: “Jesus Cristo te ama, deu sua vida para 
te salvar e agora está vivo a teu lado cada dia, para te iluminar, para te 
fortalecer, para te libertar” (EG 164). 

219.​ Na exortação Christus Vivit, o Papa Francisco insiste que o querigma 
contém “o mais importante, as coisas primeiras, aquilo que nunca se 
deveria silenciar” (ChV 111). Ele o resume em três verdades 
fundamentais: Deus te ama; Cristo te salva; Ele vive e te acompanha. 
Esse anúncio, sustentado pelo Espírito Santo, renova corações e mantém 
viva a alegria da fé. 

Modos insuficientes de compreender o querigma 

220.​ O termo “primeiro anúncio” pode ser mal interpretado. Não se trata de 
uma etapa inicial que depois é superada pela catequese. É chamado 
“primeiro” não em sentido cronológico, mas qualitativo — porque é o 

49 
 



essencial, aquilo a que sempre devemos retornar e que sustenta toda a 
formação cristã (EG 164). “Nada há de mais sólido, mais profundo, mais 
seguro e mais sábio que esse anúncio” (EG 165). 

221.​ Outro equívoco seria pensar que basta repeti-lo sempre da mesma 
forma, sem aprofundamento. O querigma não é uma fórmula fixa nem 
um conteúdo entre outros: é o princípio vital que dá sentido a toda a 
doutrina e ação da Igreja. Ele se renova continuamente, em novas 
linguagens e expressões, porque é o amor de Deus que se comunica em 
cada tempo e cultura (ChV 214). 

Gera transformação pessoal 

222.​ O querigma deve ser anunciado de modo capaz de tocar o coração e 
provocar fascínio pela beleza da fé. Palavras, imagens e gestos precisam 
transmitir o amor de Deus como experiência concreta. O verdadeiro 
anúncio é aquele que desperta esperança e faz a pessoa sentir-se amada. 
É o encontro com a ternura de Cristo que atrai e converte mais do que 
qualquer argumentação. “Toda a formação cristã é, primariamente, o 
aprofundamento do querigma que se vai, cada vez mais e melhor, 
fazendo carne” (EG 165). 

A forma e o conteúdo caminham juntos 

223.​ A maneira de anunciar é tão importante quanto o conteúdo. O querigma 
não pode ser transmitido de modo frio ou distante, mas com alegria, 
proximidade e misericórdia. Ele é comunicação viva, que passa por 
gestos, olhares e atitudes que refletem o amor de Deus. “A centralidade 
do querigma requer certas características do anúncio... que exprima o 
amor salvífico de Deus como prévio à obrigação moral e religiosa... 
pautado pela alegria, pela paciência e pelo acolhimento cordial que não 
condena” (EG 165). 

O querigma e a conversão pastoral 

224.​ Uma Igreja centrada no primeiro anúncio torna-se acolhedora, fraterna e 
próxima. A missão deixa de ser mera manutenção de estruturas para ser 
presença de amor e esperança no cotidiano. “O querigma deve ocupar o 
centro da atividade evangelizadora e de toda a tentativa de renovação 
eclesial” (EG 164). Quando ele é vivido, as estruturas se revitalizam e a 
pastoral se torna fecunda. 

225.​ Paróquias e comunidades renovadas pelo querigma são espaços de 
encontro, fé e alegria. Ele deve atravessar toda a vida da Igreja — a 
catequese, a liturgia, a caridade, a pastoral social, a vida familiar e 
comunitária. Ser missionário querigmático é testemunhar com palavras e 
gestos a beleza desse amor que transforma. 

50 
 



Dimensão social do querigma 

226.​ O querigma tem também um alcance profético e social. Ele revela um 
modo novo de viver, baseado na fraternidade e no respeito à dignidade 
de cada pessoa. “O querigma possui um conteúdo inevitavelmente social: 
no próprio coração do Evangelho aparece a vida comunitária e o 
compromisso com os outros” (EG 177). 

227.​ Reconhecer que Deus ama cada ser humano leva ao compromisso com a 
justiça, a solidariedade e o cuidado da criação. “Confessar um Pai que 
ama infinitamente cada pessoa implica reconhecer sua dignidade 
infinita... Sua redenção tem um sentido social porque Deus, em Cristo, 
redime também as relações entre os homens” (EG 178). Assim, o 
anúncio de Cristo renova não só os corações, mas também as estruturas 
sociais, promovendo paz e comunhão. 

 
5.2 A organização missionária: Pontifícias Obras Missionárias (POM) 

228.​ As Pontifícias Obras Missionárias (POM) são organismos oficiais da 
Igreja Católica, ligados ao Dicastério para a Evangelização, cuja 
finalidade é animar, formar e coordenar a cooperação missionária em 
escala mundial. Elas expressam concretamente o compromisso universal 
da Igreja com o mandato de Cristo: “Ide por todo o mundo e pregai o 
Evangelho a toda criatura” (Mc 16,15). Por sua natureza, as POM têm 
caráter pontifício, pois estão sob o cuidado direto do Papa, e universal, 
porque servem a todas as Igrejas particulares. 

Estrutura e finalidade 

229.​ As POM constituem uma rede internacional presente em quase todos os 
países, orientada pelo Papa e pelo Dicastério para a Evangelização. Sua 
missão é fortalecer o espírito missionário entre os fiéis, promover a 
oração e a solidariedade, e sustentar as Igrejas mais jovens e em situação 
de missão. No Brasil, estão integradas à Conferência Nacional dos 
Bispos (CNBB), em comunhão com as demais Obras Missionárias do 
mundo, tornando visível a unidade da Igreja universal em sua vocação 
missionária. 

As quatro Obras Missionárias 

230.​ A Pontifícia Obra da Propagação da Fé, fundada na França, em 1822, 
por Paulina Jaricot, nasceu para apoiar espiritualmente e materialmente 
as missões. Seu objetivo é promover a cooperação missionária, unindo os 
fiéis do mundo inteiro em oração, partilha e compromisso. Dela surgiu a 

51 
 



Juventude Missionária, que forma jovens evangelizadores e os ajuda a 
viver sua fé com abertura à missão universal. 

231.​ A Pontifícia Obra de São Pedro Apóstolo, criada em 1889 por Jeanne 
Bigard e sua mãe, dedica-se à formação de seminaristas, sacerdotes e 
religiosos nas Igrejas mais recentes. Visa garantir o crescimento das 
comunidades locais e formar pastores segundo o coração de Cristo, 
capazes de servir com zelo e proximidade. 

232.​ A Pontifícia Obra da Infância e Adolescência Missionária, fundada em 
1843 por Dom Carlos Forbin-Janson, propõe às crianças e adolescentes 
“ajudar outras crianças” pela oração e pela solidariedade. Essa Obra 
educa para a consciência missionária desde a infância, despertando o 
senso de comunhão e a alegria de evangelizar. 

233.​ A Pontifícia União Missionária, criada em 1916 pelo bem-aventurado 
Paolo Manna, missionário do PIME, é considerada a alma das demais 
Obras. Sua meta é formar e animar missionariamente agentes pastorais 
— sacerdotes, religiosos e leigos —, para que cada comunidade viva em 
estado permanente de missão. 

Dimensões espirituais e pastorais 

234.​ A espiritualidade das POM se apoia em três pilares inseparáveis: oração, 
caridade e formação. A oração une os fiéis em comunhão missionária; a 
caridade se concretiza na partilha solidária; e a formação desperta uma 
consciência missionária madura. Esses elementos traduzem o rosto de 
uma Igreja que evangeliza pela comunhão e pela doação. 

As POM e a ação missionária da Igreja 

235.​ As Pontifícias Obras Missionárias são presença viva da Igreja universal 
nas Igrejas locais. Elas ajudam a despertar e a sustentar a consciência 
missionária dos fiéis, incentivando a oração, a partilha e a formação de 
novos evangelizadores. Nas paróquias e dioceses, colaboram com os 
Conselhos Missionários e outras instâncias eclesiais, oferecendo 
instrumentos e caminhos de cooperação que unem o local e o universal. 

236.​ Assim, as POM não são apenas organismos administrativos, mas 
expressão da própria Igreja em saída: uma Igreja que reza, partilha e 
serve com alegria. Elas recordam que evangelizar é a identidade mais 
profunda da comunidade cristã e que cada batizado é chamado a 
participar ativamente da missão de Cristo. 

 

5.3 Os Conselhos Missionários 

52 
 



237.​ Os Conselhos Missionários são organismos eclesiais instituídos para 
impulsionar, articular e animar a missão em todos os níveis da vida da 
Igreja. Inspiram-se no princípio conciliar de que “a Igreja é, por sua 
natureza, missionária” (AG 2), e têm como propósito fazer com que essa 
dimensão perpasse toda a estrutura pastoral e todas as expressões da vida 
comunitária. Não representam uma nova pastoral, mas são instrumentos 
de conversão e reorganização missionária, favorecendo que cada Igreja 
local viva em permanente estado de missão. 

Identidade e objetivos 

238.​ A missão dos Conselhos Missionários é garantir unidade, coerência e 
eficácia nas ações de animação e cooperação missionária. Segundo a 
Instrução Cooperatio Missionalis, da Congregação para a Evangelização dos 
Povos (n. 12), esses Conselhos coordenam atividades missionárias, 
promovem a comunhão entre organismos eclesiais e formam o Povo de 
Deus para a missão universal. 

239.​ São também espaços sinodais, nos quais leigos, religiosos e ministros 
ordenados discernem juntos os caminhos da evangelização. A missão é, 
assim, compreendida como coração da vida cristã. Como afirma o Papa 
Francisco: “A missão não é uma tarefa entre outras, mas o coração da 
vida cristã; cada batizado é uma missão neste mundo” (EG 273). 

Estrutura e níveis de articulação 

240.​ A Igreja no Brasil, seguindo as orientações da CNBB, organiza a 
animação missionária através de uma rede articulada de Conselhos 
Missionários interligados, que atuam de modo integrado em diferentes 
níveis eclesiais: 

•​ COMIPA – Conselho Missionário Paroquial: atua nas paróquias e 
comunidades, despertando a consciência missionária e articulando 
pastorais, serviços e movimentos. Promove formações, campanhas e 
ações concretas de evangelização e solidariedade. 

•​ COMIDI – Conselho Missionário Diocesano: dinamiza a animação 
missionária em toda a diocese, em sintonia com o bispo e com as 
paróquias, assegurando que o impulso missionário permeie o plano 
pastoral e a vida das comunidades. 

•​ COMIRE – Conselho Missionário Regional: reúne e articula as dioceses 
de um mesmo regional da CNBB, promovendo comunhão, partilha de 
experiências e cooperação entre as Igrejas locais. 

•​ COMINA – Conselho Missionário Nacional: é o organismo de 
coordenação e animação missionária em âmbito nacional. Compõe-se de 
representantes da CNBB, das Pontifícias Obras Missionárias (POM), da 
Conferência dos Religiosos do Brasil (CRB) e de outros organismos. O 

53 
 



COMINA planeja, executa e avalia as principais iniciativas missionárias 
do país, garantindo a unidade com a missão universal da Igreja. 

•​ COMISE – Conselho Missionário de Seminaristas: presente em 
numerosos seminários, tem a tarefa de formar futuros presbíteros com 
espírito missionário, despertando neles a consciência de que todo 
ministério pastoral é, por essência, missionário. 

Missão e tarefas dos Conselhos 

241.​ Cada Conselho Missionário é chamado a animar espiritualmente as 
comunidades, promover a formação missionária, articular a cooperação 
entre diferentes forças eclesiais, planejar e avaliar ações evangelizadoras e 
incentivar a Campanha Missionária de outubro — momento privilegiado 
de oração, compromisso e partilha solidária. 

242.​ Esses Conselhos também promovem o projeto Igrejas-irmãs e o envio 
missionário ad gentes, sendo, portanto, o coração articulador da vida 
missionária da Igreja local. Sua presença assegura que a missão seja parte 
orgânica e permanente da pastoral, e não uma atividade isolada ou 
eventual. 

Mística e horizonte missionário 

243.​ A espiritualidade dos Conselhos Missionários brota da comunhão 
trinitária e da universalidade do Evangelho. Ser missionário é sair de si 
mesmo, vencer o fechamento e o comodismo, e ir ao encontro do outro, 
especialmente dos pobres e afastados. O Documento de Aparecida 
recorda: “A missão é uma saída que não tem fronteiras e que não se 
contenta com pouco” (DAp 376). 

244.​ O horizonte dos Conselhos é fazer da missão o eixo de toda a vida 
eclesial, transformando mentalidades e estruturas para que cada 
comunidade seja verdadeiramente uma Igreja em saída — missionária, 
alegre e comprometida com a vida. 

Importância pastoral dos Conselhos Missionários 

245.​ Os Conselhos Missionários são fundamentais para que a missão não se 
restrinja a grupos específicos, mas envolva todo o Povo de Deus. Eles 
fortalecem a comunhão entre paróquias, dioceses, regionais e a Igreja 
nacional, favorecendo a conversão pastoral e o reencontro com a 
vocação missionária universal. 

246.​ A presença ativa desses Conselhos é sinal de uma Igreja viva e 
participativa. Neles, a sinodalidade se traduz em corresponsabilidade, e a 
comunhão se manifesta na cooperação missionária. São expressão 
concreta da Igreja sonhada pelo Papa Francisco: uma Igreja em 

54 
 



movimento, próxima das pessoas, que escuta, serve e anuncia com 
alegria. 

 
5.4 O Conselho Pastoral, o Conselho de Assuntos Econômicos e as 
Assembleias Pastorais 

247.​ Esses organismos embora não sejam geralmente apresentados 
formalmente como sendo missionários, na verdade precisam ser 
profundamente missionários. 

248.​ O Conselho de Assuntos Econômicos é um organismo obrigatório em 
todas as Dioceses e Paróquias (cân. 492 e 537). Do ponto de vista da 
sinodalidade, ele é sinal e instrumento de transparência e permite a 
participação dos fiéis leigos e leigas de modo estrutural e em assuntos de 
grande importância para a vida da comunidade. É preciso que os 
membros desse Conselho tenham profunda sensibilidade missionária e 
senso de Igreja para que a administração dos bens e recursos da 
comunidade estejam claramente a serviço da missão. 

249.​ O Conselho Pastoral Diocesano e Paroquial (511 e 536), obrigatórios em 
todas as Paróquias por força de nossa legislação particular, enquanto 
congrega representantes das forças vivas da Igreja, precisa ser imbuído 
de clara mentalidade missionária. Isso favorece a compreensão da 
natureza missionária de todas as ações eclesiais e oferece a perspectiva 
fundamental da pastoral de conjunto. 

250.​ Em nossa organização arquidiocesana, além do COMIDI e COMIPAs, 
temos os COMIVIa (Vicariatos) para a nossa organização fluir melhor. 

251.​ As Assembleias Pastorais são ocasiões privilegiadas de formação e 
aprofundamento da consciência missionária, favorecem muito a 
participação de todos os fiéis na missão da Igreja e a comunhão de todos 
os organismos pastorais. 

 

5.5 Todos somos missionários 

252.​ Todo o Povo de Deus é sujeito da missão, porque a Igreja inteira é 
missionária por sua própria natureza. Não apenas alguns, mas cada 
batizado é chamado a ser discípulo missionário. Esta é a convicção 
central reafirmada pela Conferência de Aparecida e pela exortação 
Evangelii Gaudium, do Papa Francisco: a missão não é um encargo para 
poucos, mas a identidade de todos os cristãos. 

253.​ Cada membro da Igreja é chamado a compreender e a viver 
profundamente essa consciência missionária, assumindo, com alegria e 
responsabilidade, a missão confiada por Cristo à Igreja. A Instrução 
Cooperatio Missionalis (1988), da Congregação para a Evangelização dos 
Povos, recorda que a vocação missionária se expressa de múltiplas 

55 
 



formas: na oração, na colaboração material e econômica, e no empenho 
pessoal no anúncio do Evangelho. 

254.​ Mas a missão também se concretiza no testemunho cotidiano, na partilha 
fraterna e na vida comunitária. Não existem cristãos sem missão. A 
missão não é tarefa para especialistas, mas dimensão constitutiva da fé. 
Quem realmente encontrou Cristo não pode guardar para si essa alegria: 
torna-se, de modo espontâneo, um discípulo missionário. 

A pregação informal: a missão de cada dia 

255.​ O Papa Francisco ensina que, no contexto da renovação missionária da 
Igreja, há uma forma de pregação que cabe a todos, como tarefa diária: a 
pregação informal. É o anúncio simples e fraterno, que acontece nos 
encontros da vida cotidiana — em casa, no trabalho, na rua, nas 
conversas com amigos ou desconhecidos. “Ser discípulo significa ter a 
disposição permanente de levar aos outros o amor de Jesus; e isto sucede 
espontaneamente em qualquer lugar: na rua, na praça, no trabalho, num 
caminho” (EG 127). 

256.​ Essa pregação, diz o Papa, é verdadeira evangelização e deve ser sempre 
respeitosa, serena e motivada pelo amor. Ele indica alguns passos 
concretos (EG 128): 

•​ Iniciar com a aproximação pessoal e o diálogo — demonstrando 
interesse sincero pela vida e pelas alegrias ou sofrimentos do outro, 
criando um clima de confiança e escuta. 

•​ Apresentar a Palavra de Deus — quando for oportuno, partilhar um 
versículo, uma citação ou uma recordação da Palavra que ilumine a 
situação concreta. 

•​ Evitar disputas ou polêmicas — o anúncio não é discussão de ideias, 
mas testemunho do amor pessoal de Deus, que em Jesus se fez homem, 
entregou-se por nós e nos oferece sua amizade e salvação. 

•​ Anunciar com criatividade e docilidade ao Espírito — o querigma 
pode ser comunicado por meio de palavras, gestos, testemunhos, 
histórias ou atitudes inspiradas pelo Espírito Santo em cada situação. 

•​ Concluir com oração, quando possível — pedindo junto com a pessoa 
a presença de Deus em sua vida, para que se sinta acolhida e amada pelo 
Senhor. “Assim ela reconhecerá que sua situação foi colocada nas mãos 
de Deus, e que a Palavra de Deus fala realmente à sua própria vida.” 

257.​ A evangelização cotidiana é simples, mas profundamente eficaz, pois 
nasce da proximidade, do cuidado e da escuta. Cada cristão é portador de 
uma Palavra que transforma — não pela eloquência, mas pela 
autenticidade do amor. 

A missão como testemunho 

56 
 



258.​ O anúncio explícito de Cristo não é apenas verbal, mas se expressa 
sobretudo no testemunho coerente de vida. O missionário evangeliza 
quando vive com alegria, partilha o que tem, acolhe quem sofre e 
transmite esperança. A fé comunicada com gestos simples é sinal visível 
da presença de Deus no mundo. 

259.​ Ser missionário, portanto, é viver a fé de modo encarnado, no cotidiano 
das relações humanas. A missão se torna real quando transforma 
atitudes, renova ambientes e desperta corações. Cada gesto de caridade, 
cada palavra de consolo, cada ato de perdão é um ato missionário. 

A Igreja toda em saída 

260.​ A missão de todos os batizados é um chamado à corresponsabilidade e à 
comunhão. A Igreja é “povo de Deus em saída”, que não se fecha em si, 
mas vai ao encontro das pessoas, nas periferias geográficas e existenciais. 
Todos — pastores, leigos, consagrados, jovens e idosos — têm parte 
nesse dinamismo missionário que brota do Espírito. 

261.​ Assim, o cristão é chamado a ser missionário onde quer que esteja: em 
sua família, em seu trabalho, na comunidade, na vida social e nos 
ambientes digitais. É portador da esperança que vem do Evangelho e 
testemunha do amor de Cristo que salva e liberta. 

 
5.6 Abertura à cultura atual e uso dos meios de comunicação e redes 
sociais 

262.​ A missão da Igreja supõe diálogo com o mundo contemporâneo, 
abertura às novas linguagens e atenção às realidades culturais, urbanas e 
juvenis. Evangelizar hoje significa saber habitar os diversos ambientes 
onde as pessoas vivem, comunicam e buscam sentido. Isso exige 
sensibilidade pastoral, capacidade de escuta e disposição para sair de 
zonas de conforto. O missionário deve compreender os dinamismos 
sociais e culturais do tempo presente, acolher suas possibilidades e 
discernir seus limites, sem jamais impor pontos de vista pessoais, mas 
sempre agindo em comunhão com a Igreja. 

263.​ A evangelização, portanto, se faz também pela presença comunicativa da 
Igreja nos meios modernos. Utilizar e promover os canais oficiais de 
comunicação — da Santa Sé, da CNBB e da Arquidiocese — é um modo 
concreto de viver a comunhão e de tornar a missão visível e eficaz. Entre 
esses instrumentos, destacam-se a Rádio Catedral, o Testemunho de Fé, 
o folheto litúrgico “A Missa”, a WebTV Redentor, além das redes sociais, 
sites e canais de cada vicariato, paróquia ou comunidade. 

264.​ As redes sociais não são apenas ferramentas de comunicação, mas 
verdadeiros ambientes de vida e de encontro, onde se expressam 

57 
 



emoções, opiniões e buscas espirituais. O Dicastério para a 
Comunicação, em seu documento “Rumo à Plena Presença” (2023), 
afirma que as redes “já não são apenas instrumentos, mas espaços nos 
quais as pessoas comunicam sua vida, partilham afetos e procuram 
sentido” (n. 2). 

265.​ Desde o Concílio Vaticano II, a Igreja reconhece a importância pastoral 
dos meios de comunicação. O decreto Inter Mirifica (1963) já afirmava: “A 
Igreja tem o direito próprio de usar os meios de comunicação social para 
a pregação do Evangelho” (n. 3). Posteriormente, documentos como 
Communio et Progressio (1971) e Aetatis Novae (1992) aprofundaram essa 
visão, sublinhando que os meios de comunicação fazem parte integrante 
da ação evangelizadora e pastoral. 

266.​ O Papa Francisco retoma essa perspectiva, observando que “a internet e 
as redes sociais proporcionam uma oportunidade extraordinária de 
diálogo, encontro e intercâmbio entre as pessoas, assim como de acesso à 
informação e ao conhecimento” (Christus Vivit, 87). O documento 
Towards Full Presence propõe o bom samaritano como modelo de presença 
digital: ser “próximo” também no ambiente virtual, acolhendo quem 
sofre e promovendo relações humanas autênticas (n. 31). 

Critérios para uma presença missionária nas redes 

267.​ O mesmo documento, juntamente com as mensagens do Papa Francisco 
para o Dia Mundial das Comunicações Sociais, oferece critérios pastorais 
para uma presença cristã autêntica no mundo digital: 

268.​ Fazer um exame de consciência digital, perguntando-se se o uso das 
redes promove a verdade, a comunhão e o serviço ao próximo. 

269.​ Buscar uma “presença plena”, que vá além da simples busca por curtidas 
e seguidores, e construa relações significativas, baseadas na escuta e na 
partilha sincera. 

270.​ Evitar a superficialidade e a desinformação, cultivando o discernimento, 
o pensamento crítico e a profundidade espiritual. 

271.​ Usar as redes como espaços de evangelização, diálogo e comunhão, 
evitando que se tornem arenas de conflito, polarização e agressividade. 

272.​ Promover o bem comum e a dignidade humana, combatendo o ódio, a 
manipulação e as falsas narrativas. 

273.​ Equilibrar presença digital e vida real, reservando tempo para o silêncio, 
a oração e o encontro pessoal. 

274.​ Integrar a evangelização digital à pastoral ordinária, de modo que o 
ambiente online complemente, e não substitua, a presença comunitária e 
sacramental da Igreja. 

275.​ O Papa Francisco afirma que “a rede pode ser um espaço de encontro, 
se for usada com sabedoria e caridade”, e que “a missão digital requer 

58 
 



discípulos capazes de comunicar esperança” (Mensagem para o Dia 
Mundial das Comunicações Sociais, 2019). 

276.​ Mais recentemente, o Papa Leão XIV, ao dirigir-se aos chamados 
“missionários digitais” (29 de julho de 2025), encorajou: “Vocês estão 
aqui para renovar o compromisso de alimentar a esperança cristã nas 
redes sociais e nos espaços online.” 

O continente digital: um novo areópago 

277.​ As redes sociais, quando utilizadas com discernimento e fidelidade ao 
Evangelho, tornam-se novo areópago da evangelização, um espaço 
onde o amor, a verdade e a esperança de Cristo podem ser anunciados e 
testemunhados. A presença missionária no mundo digital é um 
prolongamento natural do mandato de Jesus: “Ide por todo o mundo e 
pregai o Evangelho a toda criatura” (Mc 16,15). 

278.​ Evangelizar nesse “continente digital” é proclamar a Boa-Nova com 
criatividade e ternura, levando a mensagem de Cristo às fronteiras da 
cultura contemporânea. É um convite para que a Igreja seja presença 
viva, dialogante e próxima, também nas redes, revelando nelas o rosto 
misericordioso de Deus que continua a se comunicar com a humanidade. 
Nesse âmbito atingimos pessoas que muitas vezes não encontramos em 
nossas assembleias ou grupos, mas que acessam as mídias digitais. 

 

6. Desafios Permanentes e Contextuais da Missão 

279.​ A missão é a expressão mais profunda da vida da Igreja e do discípulo de 
Cristo. Ela nasce do envio do Pai, é realizada pelo Filho e sustentada pelo 
Espírito Santo. Ao longo da história, a Igreja foi chamada a anunciar o 
Evangelho com fidelidade e criatividade, respondendo aos sinais dos 
tempos e às transformações culturais, sociais e espirituais. Hoje, mais do 
que nunca, somos desafiados a manter viva a essência missionária, ao 
mesmo tempo em que assumimos novos contextos e desafios. É preciso 
estarmos atentos aos desafios permanentes – que sempre acompanham a 
missão – como também aos desafios contextuais – que emergem das 
realidades do nosso tempo. 

280.​ Os desafios permanentes recordam o núcleo essencial da missão. Os 
desafios contextuais pedem criatividade pastoral e coragem para 
evangelizar nas novas fronteiras do mundo contemporâneo. Ser 
missionário hoje é unir fidelidade e adaptação, tradição e novidade, raiz e 
caminho, com o coração ardente de quem, nas palavras do Papa 
Francisco, vive “a paixão por Jesus e a paixão pelo seu povo” (EG 268). 

 

59 
 



6.1 Desafios Permanentes da Missão 

281.​ Os desafios permanentes da missão decorrem da própria essência do 
Evangelho e do chamado de cada batizado a viver em comunhão com 
Cristo e com a Igreja. Eles nascem da necessidade de anunciar a 
Boa-Nova com autenticidade, formar comunidades fraternas e 
testemunhar a fé com coerência e alegria. 

Anunciar o Evangelho com fidelidade 

282.​ O primeiro e mais fundamental desafio é a fidelidade ao Evangelho. A 
missão da Igreja tem sua origem no mandato de Cristo: “Ide por todo o 
mundo e proclamai o Evangelho a toda criatura” (Mc 16,15). Esse envio 
requer tanto fidelidade à Palavra como sensibilidade pastoral diante das 
realidades humanas. São Paulo VI recorda que “a evangelização é graça e 
vocação própria da Igreja, sua identidade mais profunda” (EN 14). 
Assim, cada agente missionário é chamado a cultivar sólida formação 
bíblica e espiritual, para anunciar não apenas ideias, mas a pessoa viva de 
Jesus Cristo. 

Docilidade ao Espírito Santo e conversão contínua 

283.​ A missão só é verdadeira quando nasce da ação do Espírito Santo. Ele é 
o protagonista da evangelização, o que impulsiona o anúncio e 
transforma os corações. O missionário deve, portanto, viver em atitude 
constante de conversão, oração e escuta interior, deixando que o Espírito 
atue através de sua vida. Evangelizar é um ato de confiança e entrega: é 
permitir que Deus fale e aja por meio de nós. 

Testemunho coerente de vida 

284.​ O testemunho pessoal é a linguagem mais convincente da fé. São Paulo 
VI ensinava: “O homem contemporâneo escuta mais as testemunhas do 
que os mestres; e se escuta os mestres, é porque são testemunhas” (EN 
41). A coerência entre palavra e vida torna o anúncio crível e fecundo. 
Uma comunidade que vive o Evangelho de modo simples e fiel se torna 
sinal visível do Reino, despertando no mundo a sede de Deus. 

Diálogo e inculturação 

285.​ Evangelizar é também dialogar com as culturas, valorizando nelas o que 
há de bom e verdadeiro. A inculturação permite que a fé se expresse nas 
diversas realidades humanas, sem impor modelos alheios, mas assumindo 
os símbolos e linguagens de cada povo. Como ensinaram Leão XIII e 
São João Paulo II, a fé não destrói a cultura, mas a purifica e eleva. O 
desafio está em anunciar com respeito, sem perder a identidade 
evangélica. 

Envio e corresponsabilidade de todos os batizados 

60 
 



286.​ O Concílio Vaticano II afirma que “a Igreja é missionária por sua própria 
natureza” (Ad Gentes, 2). A missão não é tarefa de alguns, mas vocação 
de todo o Povo de Deus. Cada batizado é chamado a ser discípulo 
missionário, levando o Evangelho aos diversos ambientes da vida — na 
família, no trabalho, na cultura e na sociedade. 

Relação entre anúncio e serviço 

287.​ A evangelização não se limita à proclamação da fé; ela se concretiza 
também no serviço à vida. Anunciar o Reino é servir com amor, 
promover a dignidade humana e cuidar dos mais pobres. O Papa Bento 
XVI recorda que “a caridade é o coração da missão da Igreja” (DCE 25). 
Palavra e serviço, fé e justiça, contemplação e ação caminham juntos 
como expressões inseparáveis do mesmo Evangelho. 

Formação integral dos missionários 

288.​ A missão requer evangelizadores maduros na fé e preparados para os 
desafios do mundo atual. O Documento de Aparecida ensina que 
“ninguém nasce discípulo missionário; faz-se discípulo no encontro com 
Jesus Cristo” (DAp 278). A formação missionária, portanto, deve ser 
integral — espiritual, bíblica, teológica, pastoral e humana —, de modo 
que o agente evangelize com sabedoria, humildade e alegria. É preciso 
formar cristãos capazes de unir oração e compromisso, contemplação e 
ação, fé e razão. 

Ação pastoral articulada e comunhão eclesial 

289.​ A missão pertence a toda a Igreja. As diversas pastorais, movimentos e 
serviços são expressões de um único corpo, que deve atuar em 
comunhão e corresponsabilidade. A pastoral missionária exige diálogo 
constante e coordenação, evitando dispersão e sobreposição de esforços. 
O Papa Francisco adverte que “a pastoral em chave missionária exige o 
abandono do cômodo critério pastoral do ‘sempre se fez assim’” (EG 
33). Quando as forças eclesiais se unem em torno da missão, a Igreja 
manifesta sua verdadeira fisionomia sinodal: um corpo vivo, diverso e 
harmonioso, movido pelo Espírito e a serviço do Reino de Deus. 

 

7.2 Desafios Contextuais da Missão 

290.​ A missão da Igreja acontece em contextos concretos, marcados por 
rápidas transformações culturais, sociais e espirituais. Ser missionário 
hoje implica discernir os sinais do tempo, acolher os novos desafios e 
responder a eles com fidelidade e criatividade evangélica. 

Secularização, indiferença religiosa e relativismo 

61 
 



291.​ Vivemos em uma sociedade que tende a relegar a fé ao âmbito privado e 
a considerar todas as crenças equivalentes. O Papa Bento XVI 
denominou essa situação de “ditadura do relativismo”, na qual se perde o 
sentido da verdade e o horizonte transcendente da existência. Época de 
secularização, dessacralização, descristianização! A missão, nesse 
contexto, deve mostrar que a fé cristã não é um retrocesso, mas um 
caminho de liberdade e plenitude. É preciso anunciar o Evangelho como 
fonte de sentido, beleza e esperança para o ser humano contemporâneo. 

Globalização, migração e diversidade cultural 

292.​ O fenômeno da globalização aproxima os povos, mas também tende a 
uniformizar culturas e enfraquecer identidades locais. As migrações 
massivas criam novos encontros entre tradições, línguas e religiões. O 
missionário é chamado a viver a fraternidade universal e o respeito à 
diversidade, aprendendo novas linguagens e promovendo o diálogo 
intercultural. A missão torna-se, assim, um espaço de encontro entre 
povos e expressões de fé, onde o Evangelho se traduz em acolhida, 
solidariedade e convivência pacífica. 

Cultura digital e ambiente virtual 

293.​ O espaço digital constitui hoje um novo continente missionário. O Papa 
Francisco insiste na necessidade de uma “presença evangelizadora na 
rede”, que vá além da simples comunicação de conteúdos e se torne 
verdadeira experiência de encontro. O desafio é testemunhar o 
Evangelho no ambiente marcado pela velocidade, superficialidade e 
polarização, sem perder a profundidade espiritual. A evangelização digital 
deve ser relacional, próxima e esperançosa, capaz de transmitir o amor 
de Deus em linguagem compreensível às novas gerações. 

Crise ecológica e cuidado da criação 

294.​ Estamos há poucos meses da COP 30 que ocorreu aqui no Brasil. O 
cuidado com a casa comum tornou-se parte inseparável da missão da 
Igreja. A encíclica Laudato Si’ recorda que “tudo está interligado” e que o 
amor ao Criador se manifesta também na responsabilidade com a 
criação. Evangelizar, hoje, inclui promover uma ecologia integral, onde 
fé, justiça e meio ambiente se entrelaçam. Ser missionário é também 
testemunhar o respeito à vida em todas as suas formas e trabalhar por 
uma cultura de sustentabilidade e solidariedade planetária. 

Transformações no sentido de comunidade e pertença 

295.​ O individualismo e o ritmo acelerado da vida moderna enfraqueceram os 
laços comunitários. Muitos vivem a fé de modo isolado, sem 
experimentar a pertença eclesial. A missão precisa recriar espaços de 
comunhão, onde as pessoas possam sentir-se acolhidas, acompanhadas e 

62 
 



chamadas pelo nome. As pequenas comunidades eclesiais e as pastorais 
participativas são expressões concretas dessa necessidade, ajudando os 
fiéis a redescobrir a beleza de caminhar juntos. 

Desigualdade social, pobreza e exclusão 

296.​ A missão é inseparável da justiça social. A globalização econômica 
acentuou as desigualdades e gerou novas formas de exclusão. 
Evangelizar, portanto, é também denunciar as injustiças e trabalhar pela 
dignidade de cada pessoa. São Paulo VI já afirmava que “entre 
evangelização e promoção humana existem laços profundos” (EN 31). O 
missionário deve unir anúncio e solidariedade, fé e compromisso, 
tornando o Evangelho presença concreta de libertação e esperança. 

Condomínios e espaços urbanos de acesso restrito 

297.​ Nas cidades, cresce o número de condomínios e loteamentos fechados, 
onde o acesso à presença pastoral é limitado. Esses lugares se tornaram 
fronteiras missionárias inéditas. A Igreja é chamada a buscar novos 
caminhos de proximidade — seja pelo testemunho silencioso, pelas 
relações pessoais, pela evangelização digital ou por gestos de vizinhança e 
solidariedade. O Papa Francisco recorda que “a missão não conhece 
fronteiras” (EG 20); por isso, é preciso criatividade pastoral para alcançar 
também os “condomínios fechados” do coração humano. 

Áreas marcadas pela violência e pelo tráfico 

298.​ Em muitas regiões urbanas, a evangelização enfrenta barreiras impostas 
pela violência e pela criminalidade. Nesses últimos acontecimentos que 
marcaram nossa cidade, a igreja se fez presente, não só com declarações, 
mas com presença e consolação. A presença missionária nesses contextos 
exige prudência, coragem e discernimento. A Igreja se faz presente com 
gestos simples de solidariedade, educação e cuidado com a vida, mesmo 
quando a ação pastoral visível não é possível. “Nenhuma periferia é 
distante demais”, afirma o Papa Francisco (EG 197). O testemunho 
silencioso de quem leva a paz e o consolo de Cristo é uma das 
expressões mais autênticas da missão. 

Sustentabilidade missionária e cooperação eclesial 

299.​ A continuidade da ação missionária requer planejamento, 
corresponsabilidade e comunhão entre as Igrejas. É fundamental formar 
lideranças locais, valorizar o protagonismo das comunidades e promover 
a autossustentação das iniciativas evangelizadoras. A missão é mais 
fecunda quando nasce da partilha e da cooperação entre dioceses, 
paróquias e organismos missionários. 

Cansaço pastoral e renovação das lideranças 

63 
 



300.​ Em muitas comunidades, os agentes de pastoral vivem sobrecarregados, 
e a falta de renovação ameaça a vitalidade missionária. O Papa Francisco 
alerta: “Não deixemos que nos roubem a alegria da evangelização” (EG 
83). É necessário cuidar dos evangelizadores, oferecer-lhes formação 
espiritual, tempo de descanso e espaços de comunhão. A missão floresce 
quando há novas vocações e quando cada geração é chamada a oferecer 
seu dom. Como lembra o Documento de Aparecida, “ninguém deve 
sentir-se dispensado da missão, mas todos devem ser sustentados nela” 
(DAp 174). 

Polarização e desinformação 

301.​ O uso irresponsável das redes sociais tem alimentado divisões dentro da 
própria Igreja. Opiniões parciais e informações distorcidas geram 
desconfiança e enfraquecem a comunhão. O Papa Francisco ensina que 
“a unidade é superior ao conflito” (EG 228). Evangelizar é também 
construir pontes, promover o diálogo e cultivar o discernimento sereno. 
O missionário deve ser promotor da comunhão, da verdade e da caridade 
que reconcilia. 

Fidelidade e comunhão com o Magistério 

302.​ A autenticidade da missão floresce na comunhão e na obediência eclesial. 
Em tempos marcados por múltiplas vozes e interpretações, é essencial 
permanecer enraizado no Magistério da Igreja. A comunhão com o Papa 
e com os bispos não é mera formalidade institucional, mas expressão de 
fé e garantia da unidade na verdade. O Documento de Aparecida ensina 
que “a comunhão com o bispo e entre os bispos é garantia da 
autenticidade da missão” (DAp 178). Ser missionário é, portanto, 
caminhar em sintonia com os pastores e viver a evangelização como 
serviço à unidade do Corpo de Cristo. 

64 
 



7. Características fundamentais da Missão - O que a configura? Quem 
são os interlocutores? Quais os seus âmbitos? 

303.​ Na linguagem cotidiana, “missão” costuma designar uma tarefa confiada 
a alguém. No âmbito religioso, muitas vezes se pensa em evangelização 
em terras longínquas ou em ações de visitação e anúncio querigmático. 
Contudo, o alcance do termo é bem maior: ele exprime a própria 
identidade da Igreja, enviada ao mundo para partilhar a fé em Jesus 
Cristo como salvação oferecida a todos. Ao mesmo tempo, aponta para a 
vocação de cada batizado: “Cada um de nós é uma missão no mundo, 
porque fruto do amor de Deus” (Papa Francisco, Mensagem para o Dia 
Mundial das Missões de 2019). 

304.​ A Igreja existe para evangelizar. Por isso, a missão não é um setor entre 
outros, nem um simples programa ou elenco de atividades; é o eixo que 
dá forma a toda a vida e ação eclesial. A saída missionária, rumo aos que 
carecem da experiência viva da amizade com Jesus Cristo, torna-se o 
critério que inspira cada iniciativa pastoral. Evangelizar não é opcional: é 
a razão de ser da comunidade cristã, chamada a anunciar Jesus e a 
testemunhar seu amor “até os confins da terra”. 

305.​ O Novo Testamento o afirma de modo transparente: “Depois de falar 
com os discípulos, o Senhor Jesus foi elevado ao céu e sentou-se à direita 
de Deus. Então, os discípulos foram anunciar por toda a parte. O Senhor 
cooperava, confirmando a palavra pelos sinais que a acompanhavam” 
(Mc 16,19-20). “Jesus aproximou-se deles e disse: ‘Foi-me dada toda a 
autoridade no céu e na terra. Ide, pois, e fazei discípulos todos os povos, 
batizando-os em nome do Pai, do Filho e do Espírito Santo. Ensinai-os a 
observar tudo o que vos mandei. Eis que estou convosco todos os dias, 
até o fim dos tempos’” (Mt 28,18-20). “Vós sois as testemunhas destas 
coisas. Eu enviarei sobre vós o que meu Pai prometeu” (Lc 24,48-49). 
“Recebereis a força do Espírito Santo que virá sobre vós e sereis minhas 
testemunhas em Jerusalém, em toda a Judeia e na Samaria, até aos 
confins da terra” (At 1,8). 

306.​ Vê-se, portanto, que a palavra “missão” possui conteúdo amplo e 
profundo. Nesta reflexão, consideraremos alguns eixos estruturantes — 
encontro com Cristo, vida fraterna, anúncio e testemunho — e, em 
sintonia com o Magistério, indicaremos os âmbitos nos quais ela se 
realiza também entre nós, em nossa Arquidiocese. 

 
7.1 Aspectos fundamentais da missão 
 
7.1.1 Encontro com Jesus Cristo 

65 
 



307.​ Toda missão brota de um encontro. Antes de qualquer tarefa, ela é 
resposta amorosa ao amor primeiro de Deus. O encontro com Jesus vivo 
transforma o coração e acende o desejo de anunciá-Lo. Como os 
discípulos de Emaús, reconhecemos o Senhor “ao partir o pão” e 
sentimos o coração arder quando Ele nos fala pelo caminho (Lc 24,32). 

308.​ A missão começa quando esse encontro se torna experiência pessoal e 
eclesial. É o Espírito Santo quem nos faz descobrir, em Jesus, o rosto 
misericordioso do Pai; Ele recorda o Evangelho, instrui os discípulos e 
faz Cristo habitar em nós (Jo 14,26; Ef 3,17). Assim, todo missionário 
nasce do Espírito e caminha sustentado por Ele. 

309.​ O Papa Francisco, citando Bento XVI (DCE 1), reafirma que “no início 
do ser cristão, não há uma decisão ética ou uma grande ideia, mas o 
encontro com uma Pessoa que dá à vida um novo horizonte” (EG 7). 
Quando o amor de Cristo toca a existência, surge o impulso de 
comunicá-Lo. O autêntico missionário é aquele que não consegue 
guardar para si a alegria do encontro e sente no íntimo o ardor de 
partilhar o dom recebido. 

310.​ Evangelizar, portanto, é deixar transbordar a experiência feita com o 
Senhor. A missão não se confunde com propaganda ou imposição; é o 
testemunho de quem encontrou o sentido da vida e deseja que outros o 
encontrem. Por isso, cada discípulo missionário é chamado a renovar 
sem cessar essa experiência, nutrindo a amizade com Jesus na oração, na 
escuta da Palavra e na Eucaristia, para que o anúncio brote do coração e 
se traduza em gestos concretos de amor. 

311.​ Nas Assembleias do Sínodo Arquidiocesano, expressou-se a convicção 
de que são ocasiões especiais para se oferecer a oportunidade de todos 
viverem a experiência de encontro e amizade com Cristo: as liturgias bem 
celebradas, segundo as normas litúrgicas; as manifestações públicas da fé 
e da devoção (procissões, terços, via-sacra nas ruas, praças, casas etc.); as 
visitações missionárias e missões populares; mídias digitais; retiros e 
encontros espirituais com características querigmáticas (de anúncio de 
Jesus Cristo). 

312.​ Constata-se que os membros que participam da vida da Igreja buscam 
viver a experiência do encontro com Cristo e procuram aprofundar 
continuamente o relacionamento com ele, principalmente por meio da 
liturgia, dos sacramentos, dos momentos de oração, adoração, obras de 
caridade e demais atividades pastorais. Essa experiência de encontro com 
Cristo deve ser contínua e precisa caminhar em direção ao 
amadurecimento e à frutificação da fé. 

 
Indicações sinodais 

66 
 



313.​ Formação litúrgica dos ministros ordenados, ministros leigos e do povo 
em geral (por meio de pregações, cursos e retiros). Isso seja feito por 
meio de uma formação permanente; 

314.​ Formação bíblico-catequética para que o conhecimento correto e mais 
profundo da Igreja e sua doutrina ajude a evitar equívocos e abandono 
da fé católica; 

315.​ Fortalecimento da Iniciação à Vida Cristã, com especial atenção à 
Pastoral do Batismo mais missionária, dinâmica e acolhedora; 

316.​ Comunicação mais eficaz das atividades que são oferecidas com uso de 
mídias e novas tecnologias, objetivando favorecer e aprofundar o 
encontro com Cristo. 

 
 
7.1.2 Vida comunitária, fraterna e acolhedora 
317.​ O encontro com Cristo conduz inevitavelmente à comunhão. Quem 

experimenta o amor de Deus descobre que a fé não pode ser vivida 
isoladamente. Desde os primórdios, os discípulos de Jesus se reuniam 
para escutar a Palavra, partir o pão e partilhar a vida (At 2,42). A fé 
floresce e se fortalece quando é vivida em comunidade, pois, como 
recorda o Senhor, “onde dois ou três estiverem reunidos em meu nome, 
ali eu estou no meio deles” (Mt 18,20). 

318.​ As comunidades cristãs são o primeiro e mais natural espaço da missão. 
Nelas, a fé é celebrada, amadurecida e transmitida. A vida fraterna 
torna-se testemunho do Evangelho, especialmente quando se expressa na 
acolhida e na solidariedade com os que mais necessitam. O Papa 
Francisco ensina que “a missão é uma paixão por Jesus e, ao mesmo 
tempo, uma paixão pelo seu povo”; quem ama a Deus se aproxima das 
pessoas e caminha com elas (EG 268). 

319.​ O amor fraterno é a linguagem mais clara e convincente da 
evangelização. A Igreja cresce e se renova quando seus membros se 
tratam como irmãos e irmãs, quando cada comunidade se torna casa de 
portas abertas, onde todos se sentem esperados, respeitados e amados. 
Assim, a comunidade cristã se converte em sinal vivo do Reino de Deus 
e reflexo da comunhão trinitária, onde cada pessoa tem lugar e dignidade. 

320.​ Viver a fraternidade é parte essencial da missão. Uma comunidade que 
acolhe e serve fala de Deus mesmo antes de pronunciar qualquer palavra. 
Ela torna presente Cristo no meio do povo e testemunha o Evangelho 
por meio da partilha, do perdão e da esperança. A fraternidade vivida é o 
rosto visível de uma Igreja que é família, povo de Deus em caminho e 
servidora de todos. 

321.​ O II Sínodo Arquidiocesano constatou que, nos vários âmbitos da vida 
da Arquidiocese, o ambiente comunitário em geral é fraterno e as 

67 
 



pessoas que participam dele se sentem em casa. No interior das equipes 
pastorais, as pessoas se sentem felizes em participar e contribuir nas 
várias atividades. As lideranças pastorais são generosas e numericamente 
expressivas, atuam com dedicação e procuram atuar com fidelidade às 
orientações da Igreja. Mas o entrosamento entre as várias pastorais, 
movimentos e serviços é um aspecto frágil e que precisa ser melhorado. 

322.​ Percebe-se, em algum casos, concentração e centralização por parte de 
algumas coordenações, às vezes há apego a cargos e permanência muito 
longa de pessoas nas coordenações, o que gera dificuldade para novas 
pessoas assumirem. Também é presente a percepção de dificuldade de 
pessoas se disporem a assumir compromissos pastorais e comunitários. 

 
Indicações sinodais 
323.​ Considerar o acolhimento às pessoas como ponto essencial (foi 

lembrado o lema do Santuário de Aparecida: “Acolher bem é 
evangelizar”). Aprofundar o significado missionário do acolhimento, 
formar para isso, retomar a formação para o Ministério do Acolhimento 
e ampliar sua atuação; 

324.​ Favorecer o surgimento de pequenas comunidades, especialmente 
círculos bíblicos, com boa formação e acompanhamento de suas 
lideranças. Considerá-las prioridade pastoral. Caracterizar as equipes 
pastorais como pequenas comunidades de vivência cristã e de missão. 

325.​ Valorizar o Conselho Paroquial de Pastoral em todas as paróquias e 
criá-lo onde ainda não existem, orientar a metodologia de seu 
funcionamento (regulamento) e efetivamente funcionar com regularidade 
prevista no calendário de cada Paróquia. Dar formação para os membros 
do CPP. 

326.​ Cuidar ainda mais da formação das lideranças e colaboradores, em 
especial as(os) secretárias(os), em todos os aspectos: bíblico, litúrgico, 
espiritual, doutrinal, metodológico e humano-afetivo (com metodologia 
para acolhimento, escuta e eventuais encaminhamentos). 

327.​ Na Iniciação à Vida Cristã e na preparação para os sacramentos haja 
clareza nos critérios e unidade em sua aplicação, e que seja realizada de 
modo missionário, envolvendo as famílias, padrinhos e a própria 
comunidade, sempre evidenciando o caráter querigmático (encontro com 
Cristo). 

 
7.1.3 Anúncio: o querigma e o coração da missão 
328.​ O centro de toda ação missionária é o anúncio de Jesus Cristo. O 

querigma – a proclamação do amor de Deus manifestado em Cristo 
morto e ressuscitado – é o núcleo essencial da evangelização. É o 
primeiro anúncio, simples e profundo, que deve ressoar continuamente 
no coração da Igreja e de cada cristão. 

68 
 



329.​ Depois de encontrarem o Ressuscitado, os discípulos “contaram o que 
lhes acontecera no caminho e como o haviam reconhecido ao partir o 
pão” (Lc 24,35). Assim também a Igreja, desde os primeiros tempos, 
proclama o que viu e ouviu, para que todos participem da mesma 
comunhão (1Jo 1,3). Evangelizar é partilhar o dom recebido e convidar 
outros a fazer a experiência do encontro transformador com Cristo. 

330.​ O Papa Francisco recorda que “a primeira motivação para evangelizar é 
o amor que recebemos de Jesus” (EG 264). Quem foi tocado por esse 
amor sente o desejo de comunicá-lo; quem encontrou a vida em Cristo 
quer oferecê-la aos outros. Por isso, todo batizado é chamado a ser 
evangelizador, não por dever, mas por gratidão e alegria. 

331.​ A evangelização começa nas situações mais simples do cotidiano: na 
família, no trabalho, nas conversas e nas relações humanas. É o que o 
Papa chama de “pregação informal”, aquela que nasce naturalmente 
quando o coração está cheio do Evangelho. “Ser discípulo significa ter a 
disposição permanente de levar aos outros o amor de Jesus” (EG 127). 

332.​ O anúncio querigmático é também convite à conversão e à vida nova. 
Ele renova a Igreja, dá sentido à pastoral e ilumina todas as suas ações. 
Onde o querigma é proclamado com autenticidade e alegria, a fé se 
fortalece, a esperança renasce e a caridade se torna concreta. 

333.​ Anunciar Cristo é o primeiro e mais precioso serviço que a Igreja presta 
ao mundo. É proclamar a Boa-Nova que ilumina a escuridão do coração 
humano e transforma o discípulo em portador de paz, alegria e salvação. 

334.​ Nas Assembleias do II Sínodo Arquidiocesano foi acentuado que já 
existe significativo trabalho em relação ao anúncio: pastoral de rua, 
visitas domiciliares a famílias assistidas nos projetos da caridade social, 
cemitérios, hospitais, presídios, em muitos lugares há atividades 
permanentes de saída missionária. Encontros e retiros querigmáticos são 
realizados em grande número de paróquias, como Encontros Com 
Cristo para casais, jovens e adolescentes. Há também ações missionárias 
de visitação realizadas por Conselhos Missionários, Paróquias e Novas 
Comunidades com experiências variadas segundo os carismas das 
mesmas. 

335.​ São feitos convites às pessoas para participação em círculos bíblicos, 
grupos de oração, retiros, encontros e cercos de Jericó etc. Essa atuação 
missionária já existente é fonte de esperança para as pessoas que 
escutam, aderem e se convertem. É também fonte de esperança para a 
vida comunitária que com isso se renova e se fortalece. É preciso apoiar 
e fortalecer as pastorais e os movimentos já existentes. A formação para 
a missão é indispensável em vista disso. 

69 
 



336.​ Constata-se que as pessoas menos atingidas e às quais é mais difícil 
chegarmos são: jovens, idosos, viúvos, famílias, casais em nova união, 
deficientes físicos, pessoas em situação de rua, encarcerados, pessoas 
mais caracterizadas pela secularização e as mídias sociais. 

337.​ Há dificuldades para atividades missionárias de visitação em regiões com 
alto índice de violência e em áreas de condomínios. É preciso, através do 
testemunho e da presença de discípulos missionários ardorosos, estar 
presente de modo significativo nesses ambientes. 

 
Indicações sinodais 
338.​ Cada pastoral, movimento e serviço refletir a respeito de como tornar 

mais explícita sua saída em missão: ida ao encontro das pessoas, 
acolhimento fraterno, anúncio explícito de Jesus Cristo e oferecimento 
de oportunidade para vivenciar na oração a proximidade com Ele; 

339.​ Organizar nas paróquias equipes e estratégias missionárias com o 
objetivo de atingir todas as pessoas e todos os locais (Conselho 
Missionário Paroquial – COMIPA); 

340.​ Promover formação em vista de uma compreensão mais profunda e mais 
abrangente da missão da Igreja, inclusive na Iniciação à Vida Cristã. 

341.​ Nas atividades da caridade social evidenciar sempre, de modo adequado, 
o aspecto espiritual e eclesial, com respeito pelas opções religiosas das 
pessoas quando diferentes das nossas (evangelizar sem imposição). 

342.​ Priorizar a evangelização da juventude e a formação de grupos juvenis 
com variedade de métodos e de carismas. Incentivar a participação de 
jovens em pastorais e movimentos inseridos na pastoral de conjunto. 
Promover retiros e atividades para atrair novos membros e acompanhar 
bem os grupos que se formam. A Iniciação Cristã de Jovens poderia ser 
mais bem articulada junto com a Pastoral da Perseverança com o projeto 
de formação de grupos de jovens. 

343.​ Incentivar os jovens a participar de Escolas de liderança para formação 
de novos líderes, para no futuro darem seguimento na missão 
evangelizadora. 

 
7.1.4 Serviço cristão à sociedade e testemunho público 
344.​ A missão da Igreja não se limita ao anúncio da fé; ela se expressa 

também no serviço concreto à vida e no compromisso com a justiça, a 
dignidade e a paz. Jesus se identifica com os pobres e sofredores: “Todas 
as vezes que fizestes isso a um destes meus irmãos mais pequeninos, foi 
a mim que o fizestes” (Mt 25,40). Segui-Lo significa cuidar das feridas da 
humanidade e trabalhar para que ninguém seja excluído do amor, da 
verdade e do pão. 

70 
 



345.​ Desde as origens, a comunidade cristã testemunhou a fé por meio da 
solidariedade e da partilha. Os Atos dos Apóstolos relatam que “entre 
eles ninguém passava necessidade” (At 4,34), e esse testemunho de 
comunhão se tornou sinal visível da presença do Reino. A fé viva se 
traduz em obras de amor: “A fé, se não se traduz em obras, está morta” 
(Tg 2,17). 

346.​ O Papa Francisco lembra que “o coração do Evangelho inclui a vida 
comunitária e o compromisso com os outros” (EG 177). Evangelizar é 
também transformar realidades, curar feridas, promover a justiça e cuidar 
da criação. A Igreja anuncia o Evangelho quando serve e se faz próxima 
dos pobres, tornando-se expressão da misericórdia divina que acolhe e 
levanta os caídos. 

347.​ A exortação Dilexi Te recorda que “o amor preferencial pelos pobres é 
um caminho de fidelidade a Cristo” e que “o cuidado com os pobres faz 
parte da grande Tradição da Igreja, como um farol de luz que, a partir do 
Evangelho, iluminou os corações e os passos dos cristãos de todos os 
tempos” (DT 8, 103). O serviço é, portanto, dimensão constitutiva da 
missão: é o modo como o amor de Deus se torna visível e transforma o 
mundo em fraternidade. 

348.​ Ser missionário é viver a fé de modo coerente e público, 
comprometendo-se com a construção do bem comum. A Igreja 
evangeliza também quando defende a vida, promove a justiça social, 
valoriza a verdade e semeia a paz. Como ensina o Magistério, “a caridade 
social é a alma da solidariedade e da justiça”; é o amor cristão que renova 
estruturas e converte corações. 

349.​ A missão, assim entendida, une palavra e ação, anúncio e serviço, fé e 
vida. O testemunho público da caridade é uma forma silenciosa, porém 
eloquente, de evangelização. É nele que o mundo reconhece o rosto do 
Cristo vivo, presente naqueles que amam e servem. Nesse âmbito as 
antigas e novas práticas sociais em nossa arquidiocese se empenham 
nessa presença em todo o território. 

350.​ Como concluíram ambas as Assembleias Sinodais Arquidiocesanas ao 
tratarem do testemunho da fé no espaço público e serviço cristão à 
sociedade, a caridade social é inseparável da fé e deve ser motivada pelo 
amor de Cristo. A motivação para a caridade social deve sempre ser 
explicitada como fruto da fé em Jesus Cristo e expressão da vida eclesial. 
É de consenso que o testemunho público da fé acontece por meio de 
atitudes concretas de caridade, acolhimento, solidariedade, campanhas e 
presença ativa nas mídias. 

351.​ O testemunho cristão ganha força quando associa evangelização e 
promoção humana, tornando-se sinal visível do amor de Deus. A oração, 

71 
 



a vida sacramental e a espiritualidade são a fonte que sustenta a prática 
da caridade. Ela se expressa no cuidado aos pobres, enfermos, 
encarcerados, e pessoas em situações diversas de vulnerabilidade e 
sofrimento. 

352.​ Com alegria, se constata que muito é feito pela Igreja nesse âmbito de 
atendimento a pessoas com necessidades urgentes e, às vezes 
permanentes, como: alimentação, vestuário, cuidados médicos, visitas. 
Destaca-se o trabalho realizado em diversos pontos da cidade em favor 
dos irmãos em situação de rua. 

353.​ Também há muitas atividades de defesa dos direitos e de promoção 
humana: educação; formação; conscientização. Defesa de direitos de 
encarcerados, de populações em áreas com IDH baixo, com precariedade 
de moradia e problemas ligados a isso. Destacam-se serviços concretos 
oferecidos em diversas comunidades, como mutirões de saúde, 
atendimento psicológico, educação e arte, que expressam o cuidado 
integral do corpo e da fé. 

354.​ Constata-se a necessidade de explicitar sempre e de aprofundar a relação 
entre essas atividades e sua motivação profunda: o anúncio de Jesus 
Cristo, o testemunho de seu amor preferencial pelos sofredores e a 
vivência eclesial. Verifica-se a necessidade de promover ainda mais a 
formação e o comprometimento de todos os membros da comunidade, 
especialmente dos agentes de pastoral, a respeito da dimensão social do 
Evangelho. A formação missionária e social do clero, religiosos e leigos, 
pode evitar que a caridade possa se tornar mera assistência carecendo de 
espírito evangélico. Os agentes que atuam nas pastorais sociais precisam 
ser acompanhados permanentemente pela Igreja. 

355.​ O fortalecimento da unidade entre Paróquias, Vicariatos, pastorais e 
organismos arquidiocesanos fortalece e amplia o alcance e os resultados 
das ações sociais. Algumas paróquias carecem de recursos e necessitam 
de maior apoio e articulação com a Cáritas Arquidiocesana. Há ações 
sociais que ainda têm pouca divulgação e envolvem um número reduzido 
de agentes, limitando seu impacto. A solidariedade precisa alcançar todas 
as gerações: crianças, jovens, adultos e idosos. A comunicação (digital e 
presencial) é um recurso indispensável para tornar conhecidas as obras e 
testemunhos da Igreja. 

 
Indicações sinodais 
356.​ Oferecer formação sistemática sobre a Doutrina Social da Igreja, com 

ampla divulgação e motivação. 

72 
 



357.​ Formar e acompanhar lideranças, de acordo com seus carismas e 
habilidades, para funções comunitárias e políticas e oferecer 
acompanhamento dos que estão nesses cargos e funções; 

358.​ Promover maior articulação dos membros das pastorais sociais e das 
pessoas que atuam em nome da Igreja em diversos conselhos e 
organismos, a serviço da vida plena (cf. Jo 10,10). 

359.​ Oferecer formação de qualidade e acompanhamento para pessoas que 
desempenham funções em empresas e organismos públicos com 
impacto na vida social. 

360.​ Promover ampla articulação entre as diversas ações sócio-caritativas na 
Arquidiocese. 

361.​ Promoção do trabalho da caridade social da Igreja como serviço 
comunitário de inclusão de todos, assistidos e benfeitores, fortalecidos 
pela espiritualidade e vida de oração. 

362.​ Promover, incentivar e apoiar as associações de fiéis e outros organismos 
eclesiais que atuam nesses âmbitos em razão de seu carisma. 
 

 
7.2 Os âmbitos, os sujeitos e os interlocutores da missão 
363.​ A missão da Igreja tem sempre um rosto humano: o rosto de quem 

anuncia e o rosto de quem acolhe a Boa-Nova. Ela é, antes de tudo, 
encontro de pessoas e comunhão de vidas. O Evangelho é transmitido 
por discípulos que testemunham e é recebido por corações abertos à 
graça. Por isso, cada cristão é simultaneamente destinatário e 
protagonista da missão, chamado a evangelizar e a deixar-se evangelizar. 

364.​ O Papa Francisco recorda que existem “três âmbitos da evangelização”: 
os que vivem a fé de modo constante, os batizados afastados e os que 
ainda não conhecem Cristo (EG 14). Essa visão ajuda a compreender a 
amplitude da missão e orienta o agir pastoral da Igreja. 

365.​ Iluminada por essa perspectiva, a Igreja no Rio de Janeiro expressa sua 
ação missionária por meio de três atitudes que formam um único 
movimento espiritual: cuidar, acolher e buscar. Essas atitudes, discernidas 
ao longo do processo sinodal arquidiocesano, constituem o dinamismo 
da missão local: uma Igreja que ama o seu povo, que se faz próxima em 
todas as situações da vida e que procura tornar cada coração um espaço 
de encontro com Deus. 

 
7.2.1 Cuidar: a ternura da presença e o acompanhamento 
366.​ “Levai os fardos uns dos outros; assim cumprireis a lei de Cristo” (Gl 

6,2). Cuidar é o primeiro gesto da missão e a expressão mais concreta da 
caridade. Significa estar presente, escutar e servir. O exemplo de Jesus, o 
Bom Pastor que conhece cada uma de suas ovelhas e as chama pelo 

73 
 



nome (Jo 10,14), inspira o modo cristão de cuidar: uma presença 
próxima, compassiva e pessoal. 

367.​ Cuidar é acompanhar as pessoas em seus caminhos, nas alegrias e nas 
dores da vida. É estar ao lado dos doentes, dos idosos, dos enlutados, 
dos jovens em crise, das famílias feridas, dos pobres e dos esquecidos. 
Trata-se de um cuidado que se traduz em gestos simples — uma visita, 
uma escuta atenta, uma oração partilhada —, mas que revela o rosto 
misericordioso de Deus. 

368.​ O Documento de Aparecida ensina que “o cuidado pastoral supõe 
proximidade e atenção concreta às pessoas, sobretudo às mais frágeis” 
(DAp 351). Por isso, cuidar não é apenas um ato de compaixão 
momentânea, mas um processo contínuo de acompanhamento, 
formação e integração na vida comunitária. É educar para a fé, fortalecer 
vínculos e sustentar a esperança. 

369.​ Comunidades que cuidam tornam-se sinais do amor de Deus no meio 
das cidades agitadas e das realidades marcadas pela solidão. São lugares 
onde o ser humano é valorizado e encontra abrigo para o coração. Por 
isso, a Igreja que cuida reflete o amor do Pai: firme no anúncio, mas 
terna na presença; fiel à verdade, mas cheia de misericórdia e paciência. 

370.​ O cuidado é, assim, o primeiro passo da missão e o caminho para que a 
Palavra se torne carne na vida do povo. A ternura pastoral é a linguagem 
do Evangelho em sua forma mais humana e transformadora. 

371.​ Durante nosso II Sínodo Arquidiocesano verificou-se, por consenso, que 
a vida comunitária em nossa Arquidiocese é marcada pelo empenho dos 
agentes de pastorais, movimentos e serviços em cuidar da vida e da fé, 
com espírito solidário e missionário. O alimento espiritual dos 
participantes se dá, fundamentalmente, pela escuta e vivência da Palavra 
de Deus, pela centralidade Eucarística e pela participação na comunidade 
eclesial, também se realiza através de encontros, retiros, catequeses e 
devoções populares. A formação permanente é vista como essencial para 
amadurecer na fé e fortalecer a consciência missionária. 

372.​ Constatou também a necessidade de maior número de voluntários e 
agentes pastorais, discípulos missionários, preparados para atender às 
demandas evangelizadoras e sociais. Verificam-se também algumas 
fragilidades na integração entre pastorais, movimentos e serviços, 
especialmente a dificuldade de renovação das lideranças. 

373.​ Muitos membros de nossas comunidades ainda não se percebem 
corresponsáveis pela missão e participação comunitária, limitando-se à 
vivência sacramental. A violência urbana, o secularismo e o esgotamento 
de agentes pastorais (inclusive do clero) dificultam a ação missionária. E 

74 
 



alguns serviços e sacramentos ainda são percebidos como 
excessivamente burocráticos, percepção esta que dificulta a 
evangelização. 

374.​ Observou-se que há empenho em realizar um acolhimento integral: 
cuidado físico, emocional e espiritual, escuta e acompanhamento das 
famílias, crianças, adolescentes, jovens, adultos e idosos com suas várias 
situações de vida. Cresce a consciência da necessidade de ser uma “Igreja 
em saída”, superando o comodismo e o fechamento em si mesma. 
Destaca-se, também nesse aspecto, a importância de pequenos grupos 
(círculos bíblicos, comunidades de oração, grupos de jovens) para criar 
vínculos e fortalecer a fé. A comunicação (Pascom, redes sociais, 
informativos) é percebida como estratégica para evangelizar e integrar 
novos membros. 

 
Indicações sinodais 
375.​ Ampliar a formação bíblica, litúrgica, doutrinal e missionária de agentes 

pastorais, lideranças e comunidades, com metodologias acessíveis e 
atrativas. 

376.​ Criar e fortalecer Conselhos Paroquiais (Conselhos de Assuntos 
Econômicos, CPP, COMIPA), assegurando participação efetiva e 
corresponsabilidade. 

377.​ Organizar iniciativas conjuntas (retiros, festivais, encontros de famílias, 
missões populares) que fortaleçam os vínculos de pertença e a 
consciência missionária. 

378.​ Valorizar e integrar os idosos e pessoas com deficiência na vida 
comunitária e missionária. 

379.​ Promover maior articulação entre Paróquias, Vicariatos e Arquidiocese 
para troca de experiências e apoio mútuo, com atenção especial às 
realidades de maior vulnerabilidade social. 

380.​ Incentivar a comunicação missionária (Pascom, mídias sociais, materiais 
digitais e impressos), para evangelizar além dos muros paroquiais. 

381.​ Oferecer acompanhamento espiritual e humano também aos agentes e 
ministros, prevenindo o esgotamento pastoral. 

382.​ Investir em projetos específicos para juventude e idosos, favorecendo sua 
formação, protagonismo e integração comunitária. 

383.​ Período maior para a formação dos sacramentos tanto para os 
formadores quanto para os formandos.  

384.​ Disponibilidade do Clero nas paróquias para o sacramento da Penitência 
e Unção dos enfermos.  

 
7.2.2 Acolher: o rosto materno da Igreja 
385.​ “Acolhei-vos uns aos outros, como Cristo vos acolheu” (Rm 15,7). A 

missão da Igreja muitas vezes começa com um gesto simples de acolhida. 

75 
 



Em um mundo marcado pela pressa, pela indiferença e pela exclusão, 
acolher se torna uma forma concreta e poderosa de evangelizar. É por 
meio de um olhar atento, de um sorriso ou de um abraço fraterno que 
muitos reencontram a fé e a esperança. 

386.​ Acolher é abrir espaço para o outro, é dizer-lhe: “Você tem lugar entre 
nós”. Essa atitude traduz o modo como Cristo acolhe cada pessoa, sem 
distinções nem juízos prévios. O Papa Francisco ensina que “a Igreja 
cresce por atração, não por imposição” (EG 14). Essa atração nasce de 
uma comunidade que recebe com bondade, escuta antes de falar e se 
comporta como mãe que compreende, acompanha e consola. 

387.​ A acolhida é também um caminho pastoral. Exige preparar ambientes, 
formar pessoas e cultivar uma verdadeira cultura da hospitalidade. O 
modo como a paróquia atende, celebra e escuta é, por si só, um anúncio 
do Evangelho. O serviço nas secretarias, na liturgia, na catequese e nas 
ações sociais torna-se evangelizador quando revela a ternura de Deus que 
se aproxima de seus filhos. 

388.​ O Documento de Aparecida recorda: “A acolhida calorosa, cordial e 
paciente é um gesto evangelizador que expressa a ternura de Cristo” 
(DAp 226). Assim, cada comunidade é convidada a perguntar-se: somos 
realmente uma Igreja de portas abertas, onde os que chegam encontram 
irmãos, escuta e caminho? 

389.​ A pastoral da acolhida é o primeiro passo de uma Igreja que deseja ser 
lar para todos. Quando acolhe, a comunidade faz presente o amor de 
Deus e transforma o encontro humano em experiência de graça. É bem 
mais do que a presença na porta da igreja, mas sim um espírito presente 
em todas as ações. 

390.​ As pessoas que procuram as comunidades são diversas e o fazem em 
ocasiões como: batizados, luto, crise de fé, enfermidade e outras em que 
a vulnerabilidade e o sofrimento são sentidos de modo mais forte. Essas 
pessoas são, pais e mães, idosos, jovens, migrantes, pessoas em situação 
de rua, turistas e fiéis ocasionais em busca de sacramentos. 

391.​ O acolhimento deve ser feito com amor, respeito, empatia e escuta 
atenta, sem julgamentos, mostrando a face misericordiosa de Cristo. O 
testemunho comunitário, aliado à escuta e ao acompanhamento, é 
essencial para que a acolhida não se limite a um gesto superficial. 

392.​ Para essas pessoas, a experiência do encontro com Cristo pode se realizar 
na Eucaristia, na Reconciliação, na oração comunitária, nos pequenos 
grupos de convivência como: pastorais sociais, pastoral da criança, 
pastoral de favelas, círculos bíblicos, grupos de oração, pastoral do 
menor. O acolhimento se estende também a migrantes, turistas, 

76 
 



moradores de rua e pessoas em situações de dor e vulnerabilidade. A 
igreja acolhe a todos como Mãe. O cuidado de suas vulnerabilidades e o 
atendimento cordial a suas necessidades imediatas é uma forma especial 
de manifestar-lhes o amor de Deus e o acolhimento materno da Igreja. 

393.​ Nas comunidades e paróquias é preciso haver formação permanente para 
o acolhimento. Ele não pode se restringir à secretaria paroquial ou ao 
momento da missa (distribuição de folhetos), sem continuidade ou 
integração comunitária. Em muitos lugares há experiências já 
consolidadas de inciativas eficazes de acolhimento. Também nas Novas 
Comunidades, especialmente quando bem integradas na comunidade 
local e nas iniciativas da Arquidiocese, nota-se um belo e eficiente 
empenho de acolhimento às pessoas que chegam. Uma comunidade que 
acolhe transforma-se em família, espaço de comunhão e missão. 
Pequenos gestos de proximidade (saudação, escuta, acompanhamento) 
despertam pertença e podem gerar integração duradoura. O testemunho 
de unidade dos clérigos e leigos engajados inspira e motiva a comunidade 
a acolher melhor. 

394.​ Constata-se, porém, que, em alguns lugares, há resistências ao 
acolhimento do novo ou do diferente, com fragilidades na formação e 
preparo dos agentes. A pandemia e outros fatores sociais enfraqueceram 
vínculos, exigindo maior esforço para reintegração. A violência dificulta a 
participação em certos ambientes e horários.  

 
 
Indicações sinodais 
395.​ Investir na formação não apenas dos agentes, mas de toda comunidade 

paroquial, do Ministério do Acolhimento e Pastoral da Escuta, 
preparando-os com espiritualidade, sensibilidade e métodos práticos. 

396.​ Criar roteiros e manuais arquidiocesanos de boas práticas de acolhida, 
que possam ser utilizados nas atividades pastorais adaptáveis, de forma a 
dinamizar a orientar propostas, e dar mais liberdade ao Espírito Santo.  

397.​ Promover encontros arquidiocesanos e vicariais de equipes de acolhida 
para partilha de experiências e integração. 

398.​ Ampliar a acolhida além dos muros da Igreja: visitas missionárias em 
condomínios, escolas, ambientes de trabalho e espaços públicos, atentos 
às novas realidades que possam se apresentar. 

399.​ Integrar os acolhidos em pastorais, movimentos e círculos bíblicos 
antigos ou novos, favorecendo vínculos de pertença e crescimento na fé. 
Se oportuno, conduzindo à iniciação da vida cristã. 

400.​ Incentivar momentos de convivência e espiritualidade (retiros, encontros 
de famílias, atividades culturais, missas em espaços abertos), favorecendo 
a proximidade com os que chegam, estando abertos a novas realidades.  

77 
 



401.​ Utilizar redes sociais e meios digitais como extensão do acolhimento, 
com linguagem próxima, clara, convidativa, conteúdos atrativos, 
promovendo as atividades pastorais. 

402.​ Valorizar datas e celebrações especiais (batizados, missas de 7º dia, 
bênçãos, festas patronais) como oportunidades privilegiadas de acolher e 
integrar. 

403.​ Estimular a presença pastoral contínua de sacerdotes e diáconos no 
cotidiano da comunidade, como testemunho de proximidade e cuidado, 
com atenção especial de horários específicos para o atendimento 
presencial pelo sacerdote. 

404.​ Reforçar a Pastoral da escuta e preparar homilias missionárias e 
querigmáticas em momentos de grande presença de fiéis ocasionais (ex. 
Missas de 7º dia, batizados). 

405.​ Promover a acolhida em outros momentos além do culto com a 
colaboração de agentes capacitados para o serviço do acolhimento. O 
templo apesar de aberto, muitas vezes está vazio, é necessário ter uma 
presença eclesial nestes momentos para acolher. Esta presença pode ser 
concretizada para além dos sacerdotes através dos membros de pastorais, 
movimentos e outras pessoas capacitadas.  

406.​ Multiplicar os espaços de acolhida.  
407.​ Criar uma equipe de Coordenação Arquidiocesana e Vicariais para o 

Ministério do Acolhimento que invista na formação contínua dos 
agentes, preparando-os com espiritualidade, sensibilidade e métodos 
práticos. 

408.​ Investir na formação de todos os agentes de pastorais e movimentos 
para o serviço de acolhimento.  

409.​ A coordenação arquidiocesana do acolhimento deverá criar roteiros e 
manuais arquidiocesanos e promover os respectivos encontros. 

410.​ Cuidar da infraestrutura com atenção especial para qualidade de som, 
ventilação e acessibilidade. 

 
7.2.3 Buscar: a saída missionária 
411.​ “Ide, pois, e fazei discípulos todos os povos” (Mt 28,19). O verbo 

“buscar” expressa a essência da missão cristã. A Igreja não espera ser 
procurada: ela vai ao encontro. Não se contenta em permanecer nas 
fronteiras conhecidas, mas se lança, movida pelo Espírito, em direção aos 
que estão afastados, feridos ou sem fé. 

412.​ Ser uma Igreja que busca é viver o dinamismo do Evangelho. É sair das 
seguranças e ir ao encontro dos que ainda não conhecem Cristo, dos que 
perderam o sentido da fé, dos que vivem à margem da comunidade. 
Buscar é também dialogar com o mundo contemporâneo — com suas 
culturas, linguagens, redes e periferias — e tornar-se presença de 
esperança nos novos areópagos da sociedade. 

78 
 



413.​ O Documento de Aparecida nos interpela com força: “Não podemos 
ficar tranquilos, em espera passiva, em nossos templos; é necessário 
passar de uma pastoral de conservação para uma pastoral decididamente 
missionária” (DAp 548). Essa saída não se realiza por estratégia ou 
ativismo, mas no estilo de Jesus: com humildade, proximidade e escuta. 
A missão não é conquista, é dom; não é imposição, é amor que se faz 
caminho. 

414.​ A Igreja do Rio de Janeiro é chamada a viver essa dimensão missionária 
em todos os níveis: nos vicariatos, nas paróquias, nas comunidades e nas 
novas formas de presença eclesial. Sair pelas ruas, visitar lares, escolas, 
universidades, presídios e redes digitais é levar o Evangelho aonde o 
povo está. 

415.​ Buscar é expressão da caridade em movimento, é o amor que não se 
acomoda e deseja que todos encontrem a alegria do Evangelho. Uma 
Igreja que busca é uma Igreja viva, movida pelo Espírito, que reflete no 
mundo o coração inquieto de Cristo, o missionário do Pai. 

416.​ Nosso Sínodo Arquidiocesano expressou o consenso de que muitos 
permanecem fora do alcance da ação evangelizadora: afastados, 
indiferentes, batizados não praticantes, pessoas em situação de 
vulnerabilidade, jovens, moradores de rua, enfermos, encarcerados e 
famílias fragilizadas. É preciso que a Igreja esteja presente e seja notada 
como próxima à vida das pessoas, de suas necessidades e interesses. 

417.​ Para sair a anunciar e testemunhar o amor de Deus, é fundamental o 
primeiro anúncio, que deve ser feito com simplicidade, testemunho de 
vida, proximidade fraterna e linguagem acessível, sem imposições. As 
redes sociais e meios digitais podem apoiar, mas o encontro pessoal e 
comunitário é insubstituível. O anúncio de pessoa a pessoa, a presença 
comunitária da Igreja em procissões, missões e atividades públicas dá 
sinal de vitalidade e pode despertar o interesse das pessoas por conhecer 
ou participar da vida comunitária.  A vida fraterna em comunidade 
precisa ser experimentada como espaço de acolhimento, amizade e 
solidariedade, com testemunho alegre e coerente. 

418.​ Constata-se, em alguns ambientes, a persistência de obstáculos e 
dificuldades: a violência urbana, a indiferença religiosa, os preconceitos 
em relação à Igreja, alguma centralização de lideranças e falta de 
criatividade missionária. Há dificuldade em atingir espaços específicos: 
condomínios fechados, escolas, universidades, ambientes de trabalho, 
periferias geográficas e existenciais. Alguns projetos de evangelização não 
se concretizam ou ficam no papel. Quando falta o testemunho e o 
acolhimento sincero, as pessoas se afastam da vida comunitária. 

79 
 



419.​ Observa-se que a evangelização se fortalece quando unida à caridade 
concreta e que eventos comunitários (festas, jantares, almoços, atividades 
culturais e esportivas) favorecem o primeiro contato e aproximam os 
afastados. A acolhida simples e calorosa (saudação, atenção pessoal, 
escuta) é um testemunho que abre portas para a fé. 

420.​ A comunicação clara e atraente, tanto presencial quanto digital, amplia a 
visibilidade do testemunho cristão e favorece a aproximação de novos 
membros. A missão exige criatividade para alcançar condomínios, 
escolas, praias, espaços públicos, favelas, comunidades além da 
articulação com serviços sociais e participação em conselhos 
comunitários. 

 
Indicações sinodais 
421.​ Promover missões populares e mutirões missionários paroquiais e 

vicariais, alcançando periferias urbanas, áreas de risco, escolas e 
universidades. 

422.​ Investir em formação missionária prática para agentes pastorais, 
priorizando acolhimento, criatividade e presença nos “desertos 
espirituais” da cidade. 

423.​ Valorizar o Ministério da visitação (lares, hospitais, asilos, favelas e 
presídios), garantindo presença contínua e organizada. 

424.​ Fortalecer iniciativas de caridade que integrem anúncio e testemunho: 
feiras de saúde, cursos de capacitação, apoio a famílias vulneráveis. 

425.​ Utilizar redes sociais e mídias digitais como instrumentos de 
evangelização, mas sempre conectadas a experiências presenciais de 
comunidade. 

426.​ Oferecer formação contínua ao clero e aos leigos para homilias e 
celebrações mais acolhedoras e que favoreçam a participação ativa e 
frutuosa de todos. 

427.​ Ampliar a realização de ações conjuntas entre Arquidiocese, Vicariatos, 
Foranias e Paróquias, novas comunidades, realidades eclesiais e 
movimentos de vida apostólica para dar maior visibilidade às iniciativas 
missionárias e compartilhar boas práticas. 

428.​ Reforçar a presença pastoral em cemitérios, hospitais e espaços de 
vulnerabilidade social. 

429.​ Incentivar e promover eventos culturais, musicais e artísticos como 
estratégias missionárias, sobretudo junto aos jovens e pessoas distantes 
da fé. 

430.​ Pastoral urbana: isto é, planejamento missionário integrado, para que 
possa planejar – executar – avaliar e melhorar.  

431.​ Focar nos objetivos: evitando excessos e simultaneidade de iniciativas 
que dificultam a avaliação dos frutos e acompanhamento pastoral. 

80 
 



432.​ Promover ação missionária baseada em formação bíblica, que gere 
consciência nos agentes pastorais.  

433.​ Pensar a possibilidade de atualização das ações evangelizadoras já 
existentes, como por exemplo: círculos bíblicos, pastoral das favelas, 
missões populares, entre outras.  

434.​ O envio missionário de Cristo comporta ao mesmo tempo a consciência 
de que o missionário é instrumento insuficiente devido às precariedades 
próprias do caráter humano e dos ambientes, bem como a abertura às 
potências de que é capaz de agir mesmo diante das mais diversas 
limitações experimentando assim a alegria de anunciarmos o evangelho 
que ultrapassa todos os esquemas humanos 

 
7.2.4 Testemunhar e servir: a missão na vida pública e na caridade 
435.​ “Assim brilhe a vossa luz diante dos homens” (Mt 5,16). Evangelizar é 

também testemunhar com a própria vida. A fé se torna credível quando 
se manifesta em atitudes concretas de amor, justiça e esperança. O 
discípulo missionário anuncia não apenas com palavras, mas com gestos 
que revelam o Evangelho vivido. 

436.​ O Papa Francisco adverte: “Ninguém pode exigir que releguemos a 
religião à intimidade secreta das pessoas, sem influência na vida social” 
(EG 183). O Evangelho tem força transformadora e deve iluminar todas 
as dimensões da existência humana. Por isso, a missão inclui o 
compromisso de estar presente na vida pública, contribuindo para o bem 
comum, a defesa da dignidade humana e o cuidado com a criação. 

437.​ O testemunho missionário se concretiza na solidariedade que se torna 
serviço. “Se alguém possui bens deste mundo e vê o irmão em 
necessidade, mas fecha o coração, como pode o amor de Deus 
permanecer nele?” (1Jo 3,17). A caridade é o rosto visível da fé; ela 
humaniza as relações, cura feridas e renova a esperança. Servir é 
evangelizar com as mãos e com o coração, é transformar o amor em 
ação que consola e liberta. 

438.​ Evangelizar também significa comprometer-se com a justiça social e a 
construção de uma sociedade mais fraterna. A Igreja é chamada a estar 
onde a vida clama, a escutar o sofrimento dos pobres, a defender os 
direitos dos indefesos e a promover a paz. A caridade social, como 
ensina o Magistério, é a alma da solidariedade e da justiça; é o amor 
cristão que transforma as estruturas e dá novo sentido à convivência 
humana. 

439.​ A missão cristã, assim compreendida, une palavra e ação, oração e 
compromisso, fé e vida. Onde há um cristão coerente, ali o Evangelho se 
torna visível; onde há uma comunidade solidária, ali o Reino de Deus se 

81 
 



manifesta. O testemunho da caridade é o anúncio silencioso e eficaz que 
faz resplandecer no mundo o rosto de Cristo, o Servo e Senhor. 

440.​ O testemunho público da fé acontece por meio de atitudes concretas de 
caridade, acolhimento, solidariedade, campanhas e presença ativa nas 
mídias. A caridade social é inseparável da fé e deve ser motivada pelo 
amor de Cristo, expressa no cuidado aos pobres, enfermos, idosos, 
famílias, pessoas com deficiência e em situação de vulnerabilidade social. 
A oração, a vida sacramental e a espiritualidade são a fonte que sustenta a 
prática da caridade. A unidade entre paróquias, vicariatos e arquidiocese 
fortalece e amplia o alcance das ações sociais. Além disso, destacam-se 
serviços concretos oferecidos em diversas comunidades, como mutirões 
de saúde, atendimento psicológico, educação e arte, que expressam o 
cuidado integral do corpo e da fé. 

441.​ Verifica-se que há necessidade de formação missionária e social para 
clero, religiosos e leigos, a fim de evitar que a caridade se torne mera 
assistência sem espírito evangélico. Muitas ações sociais ainda têm pouca 
divulgação e envolvem número reduzido de agentes, limitando seu 
impacto. Persistem desigualdades: algumas paróquias carecem de 
recursos, apoio institucional e articulação com a Cáritas Arquidiocesana. 
Em certos contextos, os sacramentos e serviços podem ser percebidos 
como burocráticos, sem suficiente dimensão acolhedora. 

442.​ A motivação para a caridade social deve sempre ser explicitada como 
fruto da fé em Jesus Cristo e expressão da vida eclesial. A solidariedade 
precisa alcançar todas as gerações: crianças, jovens, adultos e idosos. O 
testemunho cristão ganha força quando associa evangelização e 
promoção humana, tornando-se sinal visível do amor de Deus. A 
comunicação (digital e presencial) é um recurso indispensável para tornar 
conhecidas as obras e testemunhos da Igreja. 

 
Indicações sinodais 
443.​ Promover formação permanente sobre Doutrina Social da Igreja para 

clero, religiosos e leigos, integrando fé e ação social. 
444.​ Ampliar a divulgação das iniciativas de caridade, valorizando 

testemunhos e comunicando os frutos das ações. 
445.​ Criar ou fortalecer pastorais sociais (ex.: Pastoral da Criança, Carcerária 

etc.) e capacitar agentes para atuação organizada e eficiente. 
446.​ Estimular a participação das pessoas atendidas nas ações sócio-caritativas 

da Igreja nas atividades litúrgicas e comunitárias, favorecendo sua 
integração e pertença. 

447.​ Continuar a promover campanhas periódicas de arrecadação (alimentos, 
agasalhos, recursos) associadas a momentos de espiritualidade e oração. 

82 
 



448.​ Desenvolver parcerias com profissionais voluntários e instituições para 
ampliar os serviços oferecidos (saúde, educação, documentação, geração 
de renda). 

449.​ Ampliar a valorização e a divulgação de momentos eclesiais como o Dia 
Mundial dos Pobres para gestos concretos arquidiocesanos, vicariais e 
paroquiais.  

450.​ Incentivar eventos comunitários (feiras sociais, rodas de conversa, 
atividades culturais, gincanas) que unam evangelização, convivência e 
solidariedade. 

451.​ Reforçar a atuação da Cáritas Arquidiocesana junto às paróquias, 
oferecendo recursos, formação e apoio às áreas mais carentes. 

452.​ Criar banco de dados referente a pessoas assistidas em projetos sociais, 
garantindo maior transparência e eficácia, uma integração maior entre as 
pastorais sociais da arquidiocese. 

453.​ Expandir o trabalho pastoral para pessoas com deficiência e em situação 
de vulnerabilidade. 
 

TÓPICO ABERTO – reflexão feita sem o subsídio do Instrumento de 
Trabalho  
454.​ Como expressão do amplo consenso que se formou em torno do desafio 

da renovação missionária ao longo do percurso do II Sínodo da 
Arquidiocese de São Sebastião do Rio de Janeiro, na 2ª Assembleia Geral, 
que encerrou a fase de participação em vista da elaboração do 
documento final do Sínodo, um grupo trabalhou sem subsídio de 
Instrumento de Trabalho. Com metodologia totalmente aberta, o grupo 
apresentou suas proposições. Elas estão integradas ao longo desta Carta 
Pastoral. Aqui estão na forma em que foram apresentadas e votadas, 
como testemunho do consenso e como ação de graças ao Espírito Santo, 
grande agente de nosso II Sínodo Arquidiocesano. 

 
 
 
455.​ Diálogo a respeito do que pode ser promovido nos vários âmbitos e 

organismos eclesiais (Comunidade, Paróquia, Forania, Vicariato, 
Arquidiocese; Serviços, Pastorais, Movimentos) para prosseguir de modo 
mais decidido a animação missionária de nossa Igreja Arquidiocesana. 

456.​ Introdução dos COMIPAs em todas as paróquias que unirá um incentivo 
dos vigários episcopais e dos párocos. 

457.​ Atingir através de atividades missionárias as famílias em situações mistas 
do ponto de vista da pertença religiosa. Aprofundar a reflexão a respeito 
de meios para evangelizar essas famílias. 

458.​ Atenção especial aos jovens, um olhar para os jovens solteiros, 
intensificar o trabalho com os jovens nas paróquias e formação para a 
vida pastoral.  

83 
 



459.​ Durante o tempo de preparação para o sacramento do Crisma, é 
fundamental o incentivo do jovem ao trabalho pastoral.  

460.​ Criação de equipes de animação missionaria nas Paróquias. 
461.​ Conhecimento e formação permanente de ação missionária. 
462.​ Ação missionaria junto aos jovens – acolhimento. 
463.​ Escuta ativa dos jovens – etapas e realidades. 
464.​ Ter uma ação constante missionaria. 
465.​ Realizar o processo catecumenal, catequético, anúncio e querigma. 
466.​ Na formação permanente uma maior consciência da missão batismal. 
467.​ O acolhimento na igreja e um questionamento de como colocar em 

prática a minha fé e testemunho. 
468.​ Criar um subsídio pastoral-missionário. 
469.​ O que fazer para que nossa igreja seja uma escola de oração – vivência 

de oração. 
 
8. As grandes opções missionárias da Arquidiocese de São Sebastião do 
Rio de Janeiro 
 
 
8.1 A missão permanente e a Igreja em saída 
470.​ Vivemos um tempo em que muitos se perguntam se ainda é pertinente 

falar em missão. Em um mundo plural, não bastaria restringir-se ao 
diálogo respeitoso com tradições religiosas e culturais diversas? Temos 
em nossa arquidiocese um belo diálogo ecumênico e inter-religioso. O 
diálogo é indispensável e fecundo, mas não substitui o anúncio. Se 
renunciássemos a proclamar a novidade do Evangelho, relativizaríamos a 
verdade que nos sustenta. Tal atitude poderia parecer um caminho 
pacífico para evitar tensões, mas acabaria por esvaziar o centro de nossa 
fé. São Paulo VI foi explícito: “os homens poderão salvar-se por outras 
vias, graças à misericórdia de Deus, se nós não lhes anunciarmos o 
Evangelho; mas nós, poder-nos-emos salvar se, por negligência, por 
medo ou por vergonha […] nos omitirmos de o anunciar? Isso seria trair 
o apelo de Deus que […] quer fazer germinar a semente” (EN 80). 

471.​ A missão não destrói culturas nem apaga identidades; ao contrário, 
ilumina e purifica cada ambiente humano, inserindo-o num horizonte 
maior em que a fé amadurece e se enriquece. Além disso, fecunda a 
sociedade com valores que a tornam mais humana. Cresce, porém, o 
número de pessoas que se declaram sem religião, sem interesse pela fé 
cristã ou distantes da Igreja, vivendo como se Deus fosse irrelevante. 
Esse fenômeno não nos paralisa; desperta urgência missionária. Nesse 
contexto, o anúncio querigmático torna-se ainda mais necessário, pois 
reacende a esperança e manifesta a beleza de uma vida iluminada pelo 
amor de Deus. 

84 
 



472.​ A fé cristã, quando vivida, gera bens para todos: fraternidade, respeito à 
dignidade, compromisso com a justiça, cuidado com os pobres e com a 
criação. A missão é a partilha desses bens; é contribuição que a Igreja 
oferece para o bem comum, para que muitos experimentem a luz e a 
força transformadora do Evangelho. Em meio à violência, à indiferença 
e ao relativismo, o Evangelho revela-se fonte de paz verdadeira: o amor 
de Deus reconcilia, constrói pontes e abre caminhos de fraternidade. Por 
isso, a missão não é acessório, mas parte da identidade da Igreja. A 
alegria do Evangelho impele a sair: ser “Igreja em saída” significa 
aproximar-se, sobretudo dos pobres e das periferias geográficas e 
existenciais, dos desorientados e, de modo especial, dos jovens. Somos 
uma Igreja enviada a proclamar, com coragem e alegria, que Jesus Cristo 
é o Senhor da vida e da esperança, presente em todos os ambientes para 
partilhar a alegria que nele encontramos. 

473.​ O II Sínodo Arquidiocesano reconhece a missão como coração da 
identidade cristã: a Igreja existe para evangelizar. Este é o ponto de 
partida e o horizonte do processo sinodal. Ser discípulo é ser 
missionário, e a comunidade vive plenamente quando, movida pelo 
Espírito, se põe a caminho para levar a Boa-Nova a todos. 

474.​ “A saída missionária é o paradigma de toda a obra da Igreja” (EG 15). 
Logo, cada estrutura, pastoral e iniciativa deve ser avaliada por sua 
capacidade de favorecer o encontro com Cristo, gerar comunhão e 
testemunho. A Igreja em saída torna-se próxima, vai ao encontro, 
arrisca-se e compromete-se com a vida do povo. O Sínodo afirma que a 
missão não é setor da pastoral, mas princípio que anima toda a vida 
eclesial. Paróquias, vicariatos, comunidades e movimentos devem 
renovar-se a partir dessa consciência. “A Igreja em saída é a comunidade 
de discípulos missionários que tomam a iniciativa, que se envolvem, que 
acompanham, que frutificam e que festejam” (EG 24). 

475.​ A Arquidiocese é chamada a viver em estado permanente de missão, com 
iniciativas constantes de evangelização, visitação, escuta e presença nos 
diversos ambientes da cidade: ruas, lares e condomínios, favelas, escolas, 
hospitais e universidades. Onde está o povo, ali deve estar a Igreja com a 
Palavra, o testemunho e o cuidado. A missão supõe proximidade, escuta 
e vida partilhada: antes de falar, o missionário se faz presença; antes de 
ensinar, aprende; antes de anunciar, acolhe com misericórdia. A missão 
permanente é um estilo, não apenas um evento. 

476.​ Não pertence somente a padres, diáconos, consagrados ou agentes mais 
engajados: todo batizado é missionário, chamado a testemunhar no 
cotidiano. Essa consciência pede formação e oração, para que cada fiel se 
saiba impulsionado pelo Espírito a evangelizar na família, no trabalho, 
nos ambientes digitais e nas relações sociais. Reafirmando esse 

85 
 



compromisso, a Arquidiocese deseja fortalecer seus Conselhos 
Missionários, as ações de visitação e a intercessão pelas missões. Cada 
comunidade é convidada a manter acesa a chama missionária com gestos 
de proximidade e solidariedade, tornando-se sinal de esperança nas 
realidades mais difíceis da cidade. Uma Igreja em saída deixa-se conduzir 
pelo Espírito, caminha com o povo e faz de cada batizado um portador 
da luz de Cristo. 

8.2 A espiritualidade do discípulo missionário 

477.​ No centro da missão está o encontro pessoal com Jesus Cristo. Não há 
autêntica evangelização sem experiência viva daquele que é o primeiro 
Evangelizador. O Sínodo reafirma: a missão nasce de um coração tocado 
por Cristo, alimentado pela Palavra, pela Eucaristia e pela docilidade ao 
Espírito. Evangelizar é comunicar uma experiência de amor: “No 
coração do Evangelho brilha a beleza do amor salvífico de Deus 
manifestado em Jesus Cristo morto e ressuscitado” (EG 36). 

478.​ A espiritualidade do discípulo missionário é modo de viver na Igreja em 
comunhão com o Senhor e em serviço aos irmãos. O encontro com 
Cristo acende uma fé que transforma pensamento, sentimentos e ações. 
“Encontrar-se com Cristo é deixar-se encontrar por Ele” (DAp 243). 
Esse encontro acontece na escuta da Palavra, na oração, na liturgia, na 
piedade popular, na fraternidade e no serviço aos pobres. Quem se 
encontra com o Senhor não retém para si a alegria do Evangelho; 
sente-se impelido a testemunhar, anunciar e servir: “Ai de mim se eu não 
evangelizar!” (1Cor 9,16). 

479.​ No ritmo intenso da cidade, muitos buscam sentido, consolo e verdade. 
Urge oferecer espaços de encontro e acolhimento: celebrações bem 
preparadas, grupos de oração, círculos bíblicos, retiros, adoração, 
itinerários de acompanhamento espiritual e expressões públicas da fé. A 
paróquia deve ser casa de oração e escola de fé, onde o encontro com 
Cristo seja o coração da pastoral. 

480.​ A piedade popular, marca da fé carioca, é força evangelizadora: novenas, 
romarias, festas e peregrinações expressam a presença de Deus no 
cotidiano e conduzem ao encontro com Cristo. Como diz Aparecida, 
trata-se de “um modo legítimo de viver a fé” e “força evangelizadora” (n. 
258). A espiritualidade missionária sustenta e renova a ação pastoral; um 
coração orante dá sentido e perseverança. Por isso, o Sínodo convida a 
cultivar uma espiritualidade que una oração e ação, contemplação e 
compromisso: somente quem experimenta o amor de Deus pode 
anunciá-lo com autenticidade. 

8.3 Comunhão, acolhimento e vida comunitária 

86 
 



481.​ A Igreja é mistério de comunhão, nascida do amor trinitário. A unidade, 
fonte no Pai, revelada no Filho e sustentada pelo Espírito, é o primeiro 
testemunho missionário: o mundo crê quando vê os cristãos amarem-se. 
Comunhão não é mera organização; é dom a acolher e caminho a 
construir. Manifesta-se na fraternidade, na partilha e no serviço mútuo. 
Cada batizado é membro do Corpo de Cristo e contribui com seus dons 
para o bem comum. Quando vivida na caridade, a vida eclesial anuncia o 
Evangelho antes das palavras. 

482.​ O nosso Sínodo reconhece feridas de falta de acolhimento e unidade. 
Propõe, por isso, conversão missionária que torne a Igreja mais próxima 
e aberta. “A Igreja deve ser a casa paterna onde há lugar para todos, com 
a sua vida difícil” (EG 47). Acolher é o primeiro gesto evangelizador: 
nele a pessoa se reconhece filho amado de Deus. Em uma metrópole 
plural como o Rio, somos chamados a comunidades fraternas, onde 
todos se sintam pertencentes e corresponsáveis. A comunhão constrói-se 
com escuta, perdão e partilha; as diferenças enriquecem quando vividas 
na unidade da fé. 

483.​ O II Sínodo incentiva paróquias como casas e escolas de comunhão, 
com atenção especial a quem mais sofre isolamento: idosos, enfermos, 
migrantes, famílias em crise, jovens desanimados, pessoas com 
deficiência ou em situação de rua. Pequenas comunidades e círculos 
bíblicos têm papel decisivo: espaços simples de oração, partilha e missão, 
células vivas de evangelização. Também a colaboração entre pastorais, 
movimentos e serviços é essencial: a pastoral de conjunto exprime a 
unidade arquidiocesana e evita dispersões. Onde há comunhão, o 
Evangelho floresce; onde há divisão, a missão se enfraquece. Sejamos 
Igreja que cura feridas com o óleo da misericórdia e reflete o Deus que é 
comunhão e amor. 

8.4 Sinodalidade e corresponsabilidade missionária 

484.​ A sinodalidade é o caminho da Igreja hoje: caminhar juntos, discernindo 
no Espírito o que o Senhor pede. É viver comunhão, participação e 
missão de modo orgânico, reconhecendo todos os batizados como 
protagonistas da evangelização. Não é apenas método de governo, mas 
estilo de ser Igreja, nascido do mistério trinitário e expresso na escuta 
recíproca. “Uma Igreja sinodal é uma Igreja da escuta” (Francisco, 2021). 

485.​ Da sinodalidade brota a corresponsabilidade: leigos, consagrados e 
ministros ordenados cooperam na missão segundo os dons recebidos. “A 
comunhão e a participação caracterizam o estilo de vida e de ação da 
Igreja” (DAp 163). O Sínodo propõe reforçar conselhos pastorais e 
missionários paroquiais e vicariais como espaços permanentes de escuta, 
discernimento e decisões partilhadas, valorizando a voz dos leigos, 

87 
 



especialmente das periferias e das pastorais sociais. A autoridade é 
serviço de comunhão; o clericalismo e o personalismo cedem lugar à 
colaboração. 

486.​ A diversidade de carismas deve ser harmonizada pelo Espírito para o 
serviço comum. Processos estáveis de escuta e discernimento nas 
paróquias e vicariatos tornam a sinodalidade prática cotidiana. Ser uma 
Igreja sinodal é ser Igreja em saída: quem caminha unido torna-se 
testemunha credível da unidade e do amor de Deus. 

 

8.5 Formação missionária e ministérios dos leigos 

487.​ Formar discípulos maduros e conscientes de sua vocação evangelizadora 
é condição para o novo impulso missionário. A formação não é simples 
curso, mas caminho de discipulado que integra fé, oração, vida 
comunitária e missão. O Sínodo convoca paróquias, vicariatos, 
movimentos e organismos a promover itinerários integrados, articulando 
espiritualidade, doutrina, Bíblia, liturgia e ação social, com momentos de 
oração, partilha e prática pastoral. 

488.​ Atenção especial deve ser dada aos que exercem ministérios e serviços 
eclesiais. Recomenda-se formação sólida e contínua para leitores, 
acólitos, ministros extraordinários, catequistas, animadores de 
comunidades e responsáveis pela animação missionária, centrada na 
Palavra e no amor à Igreja. Formar ministros é formar testemunhas: 
servidores humildes e anunciadores alegres. 

489.​ A formação missionária é também educação para a corresponsabilidade: 
os leigos não são meros auxiliares, mas protagonistas nos ambientes 
onde vivem e trabalham. “Os leigos são a imensa maioria do Povo de 
Deus, e seu serviço é insubstituível” (EG 102). O Sínodo propõe a 
criação de uma escola arquidiocesana de formação missionária, em 
parceria com vicariatos e universidades católicas, integrando estudo, vida 
espiritual e engajamento social. Investir em novas lideranças e renovar 
equipes é necessidade vital: uma Igreja sem formação perde o rumo. A 
melhor escola, porém, é a própria vida comunitária: na Palavra, na 
caridade e na oração compartilhada, o discípulo se faz missionário. 

8.6 Presença junto aos pobres e compromisso social 

490.​ A opção preferencial pelos pobres é constitutiva da missão, nascida do 
coração de Deus e do exemplo de Cristo “que, sendo rico, se fez pobre” 
(2Cor 8,9). A exortação Dilexit Te recorda que a evangelização tem rosto 
de pobre: “Não podemos anunciar a Boa-Nova sem anunciar a libertação 
integral de toda opressão” (DT 47). A missão envolve solidariedade 

88 
 



concreta e promoção humana: o amor que evangeliza é o mesmo que se 
compadece, defende e transforma. 

491.​ Os pobres são destinatários e, ao mesmo tempo, protagonistas e mestres 
da fé. Suas lutas e esperanças, muitas vezes expressas na piedade popular, 
revelam sabedoria evangélica. “Os pobres evangelizam-nos” (DT 52). A 
presença missionária nas periferias territoriais e existenciais é urgente: a 
cidade exibe contrastes dolorosos, e a Igreja deve ser sinal de esperança e 
casa aberta. Tantas comunidades, consagrados e leigos perseveram nesses 
lugares, testemunhando fidelidade ao Senhor. 

492.​ Dilexit Te insiste em traduzir o amor preferencial em estruturas e 
iniciativas concretas: “A missão evangelizadora, quando inspirada pelo 
Evangelho, transforma-se em serviço que liberta e compromisso que 
constrói” (DT 58). A Arquidiocese é chamada a fortalecer pastorais 
sociais e redes de solidariedade, articulando paróquias, vicariatos, 
movimentos e obras religiosas para responder às novas pobrezas — 
materiais, morais, espirituais e ambientais. Evangelizar os pobres implica 
compartilhar dores e esperanças, estar próximo e escutar. “O pior que 
pode acontecer à Igreja é perder a sua proximidade com o povo” (DT 
63). A presença junto aos pobres é critério de autenticidade missionária: 
uma evangelização sem compromisso com a dignidade humana torna-se 
incompleta. “A Igreja evangeliza verdadeiramente quando se faz 
companheira dos pobres, serva dos últimos e voz dos que não têm voz” 
(DT 69). 

 

8.7 Evangelização dos jovens e cultura vocacional 

493.​ A juventude é dom para a Igreja e para o mundo. Os jovens trazem 
novidade, busca de sentido, alegria e desejo de transformar a realidade. 
Evangelizá-los é prioridade e oportunidade de renovação. Puebla já 
lembrava que “os jovens não são apenas o futuro, mas o presente 
dinâmico” (DP 1183). A pastoral juvenil precisa ser missionária, criativa e 
presente nos espaços dos jovens: escolas, universidades, ambientes 
digitais e ruas. 

494.​ Muitos participam ativamente da vida eclesial — crisma, coroinhas, 
cerimoniários, encontros, retiros, movimentos —, mas grande parte 
permanece distante. É necessário ir ao encontro nos contextos 
concretos, inclusive nas redes e nas periferias urbanas e laborais. A 
missão entre os jovens nasce do diálogo e da escuta: “escutar com o 
coração” (ChV 292), reconhecendo histórias singulares e imenso 
potencial de amor e serviço. A proximidade e a amizade evangelizadora 
conduzem ao encontro pessoal com Cristo. 

89 
 



495.​ Toda pastoral juvenil é vocacional: ajuda o jovem a descobrir que sua 
vida é dom e missão. “A vocação é um chamado de amor que nos move 
ao serviço” (ChV 253). O Sínodo propõe fortalecer uma cultura 
vocacional integrada, para que cada jovem se saiba chamado à santidade, 
ao serviço e à missão. É preciso criar espaços de protagonismo juvenil: 
participação nas decisões, animação litúrgica, ações solidárias e missão 
nas periferias. Também urge formar animadores capazes de dialogar com 
a cultura contemporânea e acompanhar com ternura e firmeza. 
Evangelizar a juventude é evangelizar a esperança: a Igreja no Rio deseja 
ser mãe e amiga dos jovens, presença acolhedora e missionária. Jovens 
sendo evangelizadores de outros jovens nessa nossa grande cidade. 

 

8.8 Sinodalidade e corresponsabilidade missionária 

496.​ A Igreja é comunhão e missão. Sua vitalidade nasce do encontro com 
Cristo e se expressa na participação corresponsável de todos. “O 
caminho da sinodalidade é o caminho que Deus espera da Igreja do 
terceiro milênio” (Francisco, Discurso na comemoração do 50º aniversário da 
criação do Sínodo dos Bispos, 17 de outubro de 2015). O Sínodo reafirma: a 
sinodalidade é dimensão constitutiva da missão, não mero método. “A 
diversidade deve ser sempre harmonizada pelo Espírito; Ele é a 
harmonia” (EG 117). Quando a Igreja caminha unida, carismas e 
ministérios manifestam o único Corpo de Cristo e a missão ganha 
fecundidade. 

497.​ A corresponsabilidade brota do Batismo e da Confirmação e se alimenta 
da Eucaristia. “Todos têm o direito e o dever de participar na vida e na 
missão da Igreja” (Episcopalis Communio, 5). A Arquidiocese é convidada a 
uma cultura de participação, na qual decisões nasçam de discernimento 
comunitário e escuta recíproca. Isso se concretiza nos conselhos, 
assembleias e organismos de comunhão entre movimentos e novas 
comunidades. Superar clericalismo, personalismo e divisões internas é 
conversão necessária. Reuniões tornam-se encontros de fé; estruturas, 
espaços de serviço; divergências, ocasiões de discernimento. Uma Igreja 
sinodal e corresponsável é mais missionária. O estilo de reuniões 
inaugurado no Sínodo dos Bispos pelo Papa Francisco pode tornar 
nossas decisões abertas à escuta do Espírito Santo e não apenas uma 
simples votação. 

8.9 Espiritualidade missionária e piedade popular 

498.​ A missão brota da oração. O Espírito Santo faz da oração a alma da 
evangelização; o missionário evangeliza de joelhos, sustentado pela 
Palavra e pela intimidade com Deus. “Sem momentos prolongados de 
adoração […] as tarefas esvaziam-se de sentido” (EG 262). Essa 

90 
 



espiritualidade impregna toda a vida eclesial, gerando alegria, gratidão e 
coragem. 

499.​ No Rio, a fé se expressa vigorosamente na piedade popular: novenas, 
procissões, promessas e festas dos padroeiros são momentos de intensa 
evangelização. Entre as manifestações mais significativas está a festa de 
São Sebastião, padroeiro da cidade e da Arquidiocese, com a sua Trezena 
e procissão, outras procissões e peregrinações que educam o povo para a 
coragem e a fidelidade. As muitas devoções marianas – o Santuário de 
Nossa Senhora da Penha e a peregrinação anual ao Santuário Nacional 
de Nossa Senhora Aparecida, realizada desde 1900– revelam a comunhão 
do povo do Rio sob o olhar da Mãe. A devoção a São Jorge, marcada 
pela alegria popular, bem como a tantas outras, mostra a riqueza 
espiritual da cidade. Longe de competir com a liturgia, tais expressões, 
bem acompanhadas, tornam-se caminhos de encontro com Deus e de 
caridade. Isso notamos pelo número de Santuários que existem e que 
crescem a cada época. Que sejam locais de evangelização e missão. 

500.​ A espiritualidade missionária, alimentada por essas expressões, leva a 
viver a fé com proximidade e ternura. Cabe às comunidades cuidar 
desses espaços, integrando-os à pastoral e valorizando seu potencial 
evangelizador: festas e romarias devem unir celebração, Palavra e 
compromisso solidário. O Sínodo propõe investir na formação espiritual 
de agentes e missionários para que sua ação seja prolongamento da 
oração. A piedade popular é tesouro e fonte de renovação missionária: o 
Espírito continua a agir no coração do povo, e a fé vivida com 
simplicidade é linguagem eloquente da evangelização. 

 

8.10 Uso evangelizador dos meios de comunicação e das redes sociais 

501.​ A missão da Igreja no mundo contemporâneo passa, de modo inevitável, 
pelos meios de comunicação. As novas tecnologias da informação 
transformaram profundamente as formas de relacionamento humano e 
criaram um novo espaço de convivência: o ambiente digital. Nele, 
milhões de pessoas – especialmente os jovens – buscam sentido, 
partilham experiências e constroem identidades. A Igreja, fiel ao 
mandato de Cristo, é chamada a estar presente também ali, com 
criatividade, sabedoria e espírito missionário. 

502.​ O Papa Francisco recorda que “as redes sociais podem favorecer as 
relações e a promoção do bem comum, se forem usadas com 
responsabilidade” (Mensagem para o 53º Dia Mundial das Comunicações 
Sociais, 2019: “Somos membros uns dos outros” [Ef 4,25]. Das comunidades de 
redes sociais à comunidade humana). Evangelizar nesse ambiente significa 
habitar as redes com a atitude de quem testemunha, dialoga e semeia o 

91 
 



Evangelho com respeito e ternura. O ambiente digital não é apenas um 
meio, mas um novo continente missionário, onde a fé é chamada a 
encarnar-se e a dialogar com os desafios da cultura contemporânea. 

503.​ O Papa São Paulo VI, já na Evangelii Nuntiandi, afirmava que “a Igreja se 
sentiria culpada diante do seu Senhor se não utilizasse estes poderosos 
meios para anunciar o Evangelho” (EN 45). Desde então, o Magistério 
reconhece claramente o papel decisivo dos comunicadores e dos 
profissionais da mídia na missão evangelizadora. São João Paulo II 
reforçou essa ideia ao afirmar que “os primeiros areópagos do tempo 
moderno são o mundo da comunicação” (RM 37). É grande riqueza para 
a Arquidiocese a missão desempenhada pela Rádio Catedral, pelo jornal 
Testemunho de Fé, pela WebTv Redentor e pelos perfis na internet e nas 
redes sociais. Também o folheto litúrgico A Missa é importante 
expressão da comunhão, integrando na oração todas as nossas 
comunidades. Agradeço a todos que tornam possível tudo isso com sua 
unidade e partilha. 

504.​ A presença cristã no mundo digital deve ser luz e fermento, orientada 
por critérios evangélicos de verdade, caridade e respeito. O Papa 
Francisco adverte que “a comunicação autêntica não é apenas transmitir 
informações, mas criar vínculos” (Mensagem para o 57º Dia Mundial das 
Comunicações Sociais, 2023: “Falar com o coração. A verdade na caridade” [Ef 
4,15]). A evangelização nas redes, portanto, deve promover comunhão e 
esperança, evitando toda forma de agressividade, manipulação ou fake 
news. 

505.​ A missão digital não substitui o encontro pessoal, mas o prepara e o 
prolonga. Ela é um modo de aproximar corações e de testemunhar o 
Evangelho em um mundo interconectado. “Também na rede somos 
chamados a ser próximos, a partilhar, a escutar e a acompanhar” (ChV 
87). Os meios de comunicação tornam-se, assim, instrumentos de 
evangelização quando colocados a serviço da verdade, da solidariedade e 
da construção do Reino de Deus. 

506.​ O Sínodo reconhece a importância de formar comunicadores 
missionários, que unam competência técnica, sensibilidade pastoral e 
maturidade espiritual. É necessário preparar agentes capazes de utilizar as 
mídias sociais, rádios, sites e canais digitais com linguagem acessível e 
inspiradora, transmitindo a fé de modo criativo e fiel ao Evangelho. 

507.​ A Arquidiocese do Rio de Janeiro é chamada a fortalecer e integrar cada 
vez mais suas iniciativas de comunicação – paróquias, vicariatos, 
pastorais, comunidades e movimentos – para que expressem, em 
unidade, o rosto missionário da Igreja. A missão digital deve refletir a 

92 
 



comunhão e a alegria do Evangelho, com mensagens que irradiem fé, 
esperança e amor.  

508.​ O Papa Leão XIV recorda que a missão da Igreja é anunciar ao mundo a 
paz do Cristo Ressuscitado, levando esperança aos corações e aos lugares 
feridos pela guerra e pela indiferença. Ele exorta os discípulos 
missionários a estarem presentes também nos ambientes digitais, 
tornando-os espaços de encontro humano e testemunho do Evangelho. 
Diante da cultura tecnológica e do avanço da inteligência artificial, 
convida a promover um humanismo cristão, onde a tecnologia esteja a 
serviço da pessoa e da fraternidade. Pede ainda que se “consertem as 
redes”, transformando os meios digitais em laços de amor, solidariedade 
e verdade, capazes de curar feridas e aproximar os corações. Enfim, 
chama todos a enfrentar o desafio da comunicação responsável, 
vencendo o individualismo, as divisões e as fake news com a força 
unificadora e luminosa do Evangelho. Jesus “pede-nos hoje, que 
construamos outras redes: redes de relações, redes de amor, redes de 
intercâmbio gratuito, nas quais a amizade seja autêntica e seja profunda. 
[...] Assim, cada história de bem compartilhada será o nó de uma única e 
imensa rede: a rede das redes, a rede de Deus” (Saudação aos influenciadores 
católicos e missionários digitais, 29 de julho de 2025). A missão 
comunicacional da Igreja é, portanto, mais que uma tarefa: é expressão 
da caridade missionária, que busca alcançar cada pessoa, também nas 
fronteiras da tecnologia e das novas linguagens. 

9. Conclusão 

509.​ Concluo estes compromissos com a oração do Papa Leão XIV na 
conclusão de sua carta pastoral “na unidade da fé”, que nos confirma no 
tema de nosso ano jubilar arquidiocesano que irá até novembro de 2026, 
“No Cristo, somos um para que todos sejam um” que é iluminado 
pelo lema, “Alegres na esperança, fortes na tribulação, perseverantes na 
oração e enviados em missão”: 

Santo Espírito de Deus, Vós guiais os fiéis no caminho da história. 
Nós vos agradecemos por terdes inspirado os Símbolos da fé e por suscitardes no coração 
a alegria de professar a nossa salvação em Jesus Cristo, Filho de Deus, consubstancial 

ao Pai. Sem Ele, nada podemos. 
Vós, Espírito eterno de Deus, de época em época rejuvenesceis a fé da Igreja. 
Ajudai-nos a aprofundá-la e a voltar sempre ao essencial para a anunciar. 

Para que o nosso testemunho no mundo não seja inerte, vinde, Espírito Santo, com o teu 
fogo de graça, para reavivar a nossa fé, para nos inflamar de esperança, para nos 

inflamar de caridade. 
Vinde, divino Consolador, Vós que sois a harmonia, para unir os corações e as mentes 

dos crentes. Vinde e dai-nos o prazer da beleza da comunhão. 
Vinde, Amor do Pai e do Filho, para nos reunir no único rebanho de Cristo. 

93 
 



Mostrai-nos os caminhos a seguir, para que, com a vossa sabedoria, voltemos a ser o que 
somos em Cristo: uma só coisa, para que o mundo acredite. Amém. 

 
 

ORAÇÃO PELO II SÍNODO ARQUIDIOCESANO 
 

510.​ Senhor Jesus Cristo, nós vos agradecemos  
porque nos concedestes o imenso dom de vos conhecer  
e nos chamastes a ser vossos amigos. 
 
Com corações ardentes e transformados por vos encontrar na Palavra, 
na Santa Eucaristia e na comunhão fraterna, 
somos enviados por vós a todas as pessoas e nossos pés estão a caminho 
para testemunhar o amor que de vós recebemos  
e anunciar que estais próximo de todos os que vos procuram. 
 
Enche-nos de santa inquietação saber que há tantos irmãos e irmãs nossos  
que não têm a alegria de vos conhecer verdadeiramente,  
que não têm o consolo de pertencer a uma comunidade de fé 
e que caminham sem esperança. 
 
Queremos sair em missão, 
para testemunhar o amor misericordioso do Pai, 
anunciar vossa presença salvadora, de Filho amado, 
e o dom do vosso Espírito que a todos restaura e renova. 
 
Queremos viver em missão, 
para acolher a todos os que necessitam experimentar o vosso amor, 
descobrir o sentido da vida 
e experimentar o acolhimento fraterno. 
Assim, nossa experiência de fé poderá transbordar, 
para colaborar na renovação da sociedade a partir do vosso Evangelho. 
 
Abençoai, Senhor, nosso Segundo Sínodo Arquidiocesano! 
Renovai em nós o entusiasmo missionário! 
Fazei que sejamos comunidades fraternas e acolhedoras! 
Ajudai-nos a oferecer a todas as pessoas espaços atraentes 
para o encontro convosco e para a vivência da comunhão. 
 
 
 
 
 

94 
 



PEREGRINOS DE ESPERANÇA 
 
511.​ Ao findar o ano do Jubileu da Esperança e publicando hoje as 

conclusões do nosso II Sínodo Arquidiocesano, depois de uma reflexão 
sobre a missão na igreja, os nossos olhos se voltam para o presente e o 
futuro. 

512.​ Com coração agradecido nesta Festa da Unidade louvamos a Deus por 
tantos dons e tantas graças recebidas nestes séculos de nossa caminhada 
eclesial nestas terras. De modo especial neste quinquênio que estamos 
por findar no próximo ano.  

513.​ Concluído o ano do jubileu em âmbito arquidiocesano continuamos com 
o jubileu de nossa arquidiocese que caminha dos 450 anos da prelazia 
para os 350 anos da Diocese, incluindo os 50 anos da transferência da 
atual Catedral para o espaço que ela ocupa hoje. Um sonho que se 
concretizou e que nos enche de alegria. 

514.​ Os textos acima, porém, nos incitam a olhar para frente. No próximo 
ano serão aprovadas, depois de muitos adiamentos, as novas Diretrizes 
da Ação Evangelizadora da Igreja no Brasil (DGAE) que sempre nos 
serviram como base para a elaboração em Assembleia de nosso Plano de 
Pastoral.  

515.​ Nestes anos, depois do último Plano de Pastoral continuamos com várias 
programações que o nosso Vicariato para a Pastoral foi atualizando e não 
nos faltou direcionamento para a realização de nossos trabalhos. Temos 
uma direção, porém, com a valorização de todos os carismas e 
ministérios que ocorrem nessa nossa bela caminhada eclesial. 

516.​ Agora iremos nos preparar para, depois da publicação das novas 
diretrizes da CNBB começarmos o trabalho para a elaboração do nosso 
próximo Plano de Pastoral que deverá contar também com as conclusões 
do nosso II Sínodo Arquidiocesano, que com esta carta promulgamos e 
que já estão válidos para o direcionamento atual de nossa caminhada 
pastoral. 

517.​ São muitas frentes a serem trabalhadas e também a continuidade de 
muitos serviços que vemos ocorrer em nossa Arquidiocese. Sem dúvida, 
somos uma igreja dinâmica e que enfrentamos os desafios próprios de 
uma metrópole histórica como a nossa.  

518.​ Temos certeza de que o Espírito Santo que nos conduziu até aqui 
continuará a nos iluminar para o presente e futuro e fazendo de nossa 
vida um instrumento da paz nesta cidade, nesse belo e empenhativo 
trabalho de evangelização. 

519.​ Agradeço a todos os agentes de pastoral, bispos, padres, diáconos, leigos, 
ministros pelo empenho e pela unidade nessa árdua caminhada. Tenho 
certeza de que o Senhor nos conduz por esses caminhos complexos de 
uma realidade plural e difícil para a qual somos enviados em missão. 

95 
 



520.​ Depois de um trabalho grande de um quinquênio que iremos concluir no 
próximo ano, da conclusão do II Sínodo Arquidiocesano e de um ano 
jubilar de esperança, o Senhor nos impulsiona para olhar a bela cidade e 
seus desafios e nos ilumina na missão. 

521.​ Com esperança renovada em Jesus Cristo, a esperança que não 
decepciona, convido a todos para estarmos unidos para os próximos 
desafios e caminharmos juntos nos caminhos do Senhor. 

522.​ Que Maria, a Senhora da Penha e o nosso padroeiro São Sebastião 
intercedam por todos nós e nos ajudem a servir com alegria ao querido 
povo desta cidade. 

 
São Sebastião do Rio de Janeiro, 28 de dezembro de 2025 

Festa da Sagrada Família, 
conclusão diocesana do ano jubilar da esperança e 

13ª Festa da Unidade Arquidiocesana 
 

Orani João, Cardeal Tempesta, O. Cist. 
Arcebispo Metropolitano de São Sebastião do Rio de Janeiro 

​  

96 
 


